

المُهَبَّل عَلَى الْمُفْتَدِل

يعن

عَمَادِ الْمَلَكِ الْمُسْتَدِلُ بِالْوَسِيلَةِ

تأليف

فِرَاءُ الْحَذَّافِينَ حَضْرَةُ مَوْلَانَا خَلِيلُ اَحْمَدِ سَهْلَانْپُورِي مَدَّ السُّعُونَ لِغَزِيزِ

الموافق ١٣٩٦ هـ

باضافة

عَقَائِدُ الْأَهْلِ الْسِّيِّئَةِ وَالْجَائِزَاتُ

از

حَضْرَةُ مَوْلَانَا نَفْسِي سَيِّدُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ كُورِتَرْمَدِي مَدَّ طَلِيمُ

مع

تَصْدِيقَاتِ فَتَدِيرِي وَجَذِيرِي

○

پہلی بار عکسی طباعت : رجب سال ۱۳۷۳ھ، اپریل ۱۹۸۴ء  
 باہتمام : اشرف برادران سلمہم الرحمن  
 مطبع : قیمت گلزار کاغذ

# ادارہ اسلامیات

ادارہ اسلامیات  
مہمان رڈیو  
چینگی آرڈر بارز، گواہی فن ۱۴۰۰۰۰۰

۱۹۰ ادارہ اسلامیات  
لہور، پاکستان  
فون ۰۴۲۵۶۴۹۹۱ - ۰۴۲۵۶۴۹۹۲

ویتاکٹ میشن نال روڈ، لہور  
فون ۰۴۲۳۶۸۵۵ - ۰۴۲۳۶۸۵۶

## ملنے کے پتے

ادارہ اسلامیات، ۱۹۰، امارکلی، لہور ۱۳

ادارہ المعارف دارالعلوم، کراچی ۱۳

دارالشاعر، اردو بازار، کراچی ۱۳

مکتبہ دارالعلوم، دارالعلوم، کراچی ۱۳

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## عرض ناشر

خَمْدَهُ وَنَصْلٍ عَلٰى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ ۝۔ اما بعد !

”الْمَهْنَدُ عَلٰى الْمَفْنَد“ فخر المحدثین قطب الواصلین حضرت مولانا خلیل الرحمن حب خدیث سہار پوری قدس اللہ سرہ کی وہ مشہور تصنیف ہے۔ جس میں بعض متعدد گمراہ لوگوں کے مکروہ پروپگنڈے کا جواب دیتے ہوئے، ایں منت والجماعت کے ان مسلم عقائد کو پیش کیا گیا ہے۔ جن کو پوری امت کے محقق علماء تمیش سے مانتے چلے آئے ہیں اور اب علماء دیوبند رحمہم اللہ تعالیٰ اسی کے حال میں۔

حق تعالیٰ شاند نے علماء دیوبند (اللہ تعالیٰ ان پر خاص حسمتیں نازل فرمائے) کو اس دور میں یہ خصوصیت عطا فرمائی ہے کہ وہ افراط و تفریط کے گرد و غبار میں ایں منت والجماعت کے عقائد پر مجبولی سے قائم رہتے ہیں، اس مسلم میں جزو علماء کے مسلک کی وضاحت کرتے ہوئے سڑا نہیں کبھی بھی مجھک محسوس ہوئی نہ ملامت کے خوف سے کبھی ان کی آواز پست ہوئی ہے، وہ ہر دور میں صراط مستقیم پر گامزن رہتے ہیں، ان کے بیان عقائد کی سختی، روایت حدیث پر نظر، جہوں کے مسلک کی حفاظت، فقر کی زنگارانگی اور تھوفت کا سوز و گلزار اس خوبصورت تناسب کے ساتھ ملتا ہے کہ جس سے دین کے کسی شعبہ کی حق تلقی نہیں ہوئی اور دین کی ہر بات برعکس اور شبہات سے بالآخر نظر آتی ہے۔ (رزقنا اللہ اتابا عہم)

اس صراط مستقیم پر جو قرآن و حدیث کی تصور اور مزاج و مذاق کے عین مطابق

ہے اور جس پر یہ علماء حقانیں گامزن میں، گاہے بگاہے افراط و تفریط کی  
ظالمتیں نمودار ہیو کر آثار منزل کو دھنڈ لا کر دیتی ہیں، مگر خدام اہل سنت والجما  
پنے قول و فعل اور تحریر و فقرہ پر سے یہ گرد و غبار صاف کر کے عامۃ اسلامیین کے  
لئے راہِ حق واضح کرتے رہتے ہیں، اسی سلسلہ کی ایک کڑی یہ کتاب ہے، جو  
آپ کے ننانے پیش ہے۔ جس سے اہل سنت والجماحت کے عقائد کا علم ہوتا  
ہے۔

مزید افادہ کیلئے ہم نے اس کتاب "المہند علی المفتد" کے آخر  
میں مولانا مفتی عبد الشکور ترمذی صاحب مذکور ہم کا رسالہ "عَقَادُ اہل السُّنْتِ وَالجَمَاتِ"  
شامل کر دیا ہے۔ وجودِ حقیقت "المہند" کا خلاصہ ہے اور اس کے آخر میں  
موجودہ دور کے علماء گرام کی تصدیقیات بھی ثابت ہیں۔

اللہ جل شانہ، اپنے فضل و کرم سے علم و عمل کے ہر مزید ان میں ہمیں  
سنت رسول اللہ پر قائم رہنے، جماعت صحابہ کا واسن تھامے رہنے کی توفیق  
عطافرمائے اور ایمان اور حسن عمل پر خاتمہ نصیب فرمائے، آمين۔  
وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين!

# فہرست مکتوبات

عرضی ناشر

"المهندد على المفتتد" یعنی عقائد علمائے دیوبند (مترجم عربی اردو)

- ۱ مقدمہ : اکابر دارالعلوم کا اجمالی تعارف — از قاضی مظہر حسین صاحب مدنظر
- ۲ آغاز اصل کتاب ، تہذیب اور باغثت تحریر تصنیف
- ۳ سوال ۱، ۲ : شدید حال سے متعلق سوال اور اسکا جواب
- ۴ سوال ۳، ۴ : توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم والا ولیاء والصالحین
- ۵ سوال ۵ : حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم
- ۶ سوال ۶ : قبر اطہر پر دعا کرنے کا طریقہ
- ۷ سوال ۷ : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بکثرت درود و شریعت بھیجننا
- ۸ سوال ۸، ۹، ۱۰، ۱۱ : ائمہ اربعہ کی تقلید کا حکم
- ۹ سوال ۱۱ : صوفیوں کے اشغال ان کے ہاتھ پر بیعت کرنا اور ان سے فیوض حاصل کرنا۔
- ۱۰ سوال ۱۲ : خاص و عامیوں کے بارے میں حکم
- ۱۱ سوال ۱۳، ۱۴ : استواء علی العرش کا مطلب
- ۱۲ سوال ۱۵ : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا سب سے افضل ہونا
- ۱۳ سوال ۱۶ : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا خاتم النبیین ہونا
- ۱۴ سوال ۱۷ : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنا بلا جھائی سمجھنا  
(غورۃ باللہ من ذالک)

سوال ۱۸ : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مخلوقات میں سے زیادہ علم عطا ہونا

سوال ۱۹ : شیطان ملعون کے علم سے متعلق برائیں قاطعہ کی ایک عبارت پر

شبہ کا جواب

سوال ۲۰ : بحفظ الایمان کی ایک عبارت پر شبہ کا جواب

سوال ۲۱ : انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت شریف کے ذکر کا محبوب  
و مستحب ہونا۔

سوال ۲۲ : حضرت گنگوہی قدس سرہ کی ایک عبارت پر شبہ کا جواب

سوال ۲۳ : حضرت گنگوہی پر ایک پیشان اور اُمکا جواب

سوال ۲۴ : حق تعالیٰ شانہ کے کلام میں کذب کا دہم کرنے والوں کی کافر ہے

سوال ۲۵ : اسکان کذب کا طلب اور اہل سنت والجماعت کی کتب  
سے مسئلہ کا حل۔

سوال ۲۶ : قادریانیوں کے بارے اہل سنت والجماعت کا عقیدہ

### قصیدہ نقاشات علمائے دیوبند رحمۃ اللہ تعالیٰ

تصدیق ۱ : شیخ الہمند حضرت مولانا محمود حسن صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ

تصدیق ۲ : حضرت مولانا میر احمد حسن صاحب امر وہومی قدس سرہ

تصدیق ۳ : حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن صاحب مفتی عظیم دارالعلوم دیوبند

تصدیق ۴ : حکیم الامم حضرت مولانا اشرف علی تھاومی قدس سرہ

تصدیق ۵ : حضرت مولانا شاہ عبدالرحیم صاحب رائے پوری قدس سرہ

تصدیق ۶ : حضرت مولانا حکیم محمد حسن صاحب رحمۃ اللہ علیہ - دیوبند

تصدیق ۷ : حضرت مولانا قادرت اللہ صاحب مدرسہ مراد آباد، رحمۃ اللہ علیہ

تصدیق ۸ : حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب دیوبندی، رحمۃ اللہ علیہ

تصدیق ۹ : حضرت مولانا محمد احمد صاحب فاسی رحمۃ اللہ علیہ جنتم مدرسہ دارالعلوم دیوبند

تصدیق ۱۰: حضرت مولانا غلام رسول صاحب رحمۃ اللہ علیہ وارالعلوم دیوبند  
 تصدیق ۱۱: حضرت مولانا محمد ہبھوں صاحب رحمۃ اللہ علیہ دیوبند  
 تصدیق ۱۲: حضرت مولانا عبد الصمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ وارالعلوم دیوبند  
 تصدیق ۱۳: حضرت مولانا حکیم محمد اسحاق صاحب رحمۃ اللہ علیہ نجفی دہلی  
 تصدیق ۱۴: حضرت مولانا ریاض الدین صاحب رحمۃ اللہ علیہ مدرسہ عالیہ سیرٹھ  
 تصدیق ۱۵: حضرت مولانا مصطفیٰ کخایت اللہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ دہلی  
 تصدیق ۱۶: حضرت مولانا ضیاء الحق صاحب و حضرت مولانا محمد قاسم صاحب  
 مدرسہ اسلامیہ دہلی

تصدیق ۱۷: حضرت مولانا عاشق الہبی صاحب میرٹھی رحمۃ اللہ علیہ  
 تصدیق ۱۸: حضرت مولانا سراج الحمد صاحب مدرسہ میرٹھ  
 تصدیق ۱۹: مولانا قاری محمد اسحاق صاحب مدرسہ اسلامیہ میرٹھ  
 تصدیق ۲۰: مولانا حکیم محمد مصطفیٰ صاحب بخاری رحمۃ اللہ علیہ  
 تصدیق ۲۱: حضرت مولانا حکیم محمد مسعود الحمد صاحب گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ  
 تصدیق ۲۲: حضرت مولانا محمد سعید الحمد صاحب گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ  
 تصدیق ۲۳: حضرت مولانا محمد سعید الحمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ سہماں پوری  
 تصدیق ۲۴: حضرت مولانا کخایت اللہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ سہماں پوری

تصدیقات علمائے کرام مکہ مکرمہ و مدینہ منورہ

تصدیقات علمائے کرام قاہرہ و دمشق و ممالک عربیہ

خلوصہ عقائد علمائے دیوبند  
 ترتیب از حضرت مولانا مصطفیٰ سید عبد الشکور تربذی صاحب

جدید تصدیقات از اکایر علمائے دیوبند دامت بر کا تمہم العالیہ

۱۷۵. حضرت مولانا فاری محمد طیب صاحب، مہتمم دارالعلوم دیوبند
۱۷۵. حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب، مفتی انظر پاکستان
۱۷۶. حضرت مولانا خلفاً محمد عثمانی صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ
۱۷۷. حضرت مولانا محمد یوسف بنوری رحمۃ اللہ علیہ
۱۷۷. حضرت مولانا ناصر محمد جاندھری رحمۃ اللہ علیہ
۱۷۸. حضرت مولانا مفتی مجیل احمد تھانوی مدظلہم
۱۷۸. حضرت مولانا مفتی محمود صاحب رحمۃ اللہ علیہ
۱۷۸. حضرت مولانا مفتی عبد اللہ صاحب مدظلہم
۱۷۸. حضرت مولانا مفتی عبد الاستار صاحب مدظلہم
۱۷۸. حضرت مولانا عبد الحق صاحب مدظلہم
۱۷۸. حضرت مولانا محمد احمد تھانوی رحمۃ اللہ علیہ
۱۷۹. حضرت مولانا عبد الحق نافع صاحب مدظلہم
۱۷۹. حضرت مولانا عبد اللہ سیلوی صاحب مدظلہم
۱۸۰. حضرت مولانا محمد انور صاحب انوری مدظلہم
۱۸۰. حضرت مولانا شمس الحق افغانی رحمۃ اللہ علیہ
۱۸۱. حضرت مولانا سید حامد میاں مدظلہم
۱۸۲. حضرت مولانا مفتی رشید احمد صاحب مدظلہم
۱۸۲. حضرت مولانا مفتی محمد فرید صاحب مدظلہم
۱۸۳. حضرت مولانا مفتی احمد سعید صاحب مدظلہم
۱۸۴. حضرت مولانا مفتی محمد وجیہ صاحب مدظلہم

|     |            |                                                       |
|-----|------------|-------------------------------------------------------|
| ۱۸۳ | کبیر والا  | ۳۱. حضرت مولانا علی محمد صاحب مدظلہم                  |
| ۱۸۴ | کبیر والا  | ۳۲. حضرت مولانا عفتی عبد القادر صاحب مدظلہم           |
| ۱۸۵ | ملتان      | ۳۳. حضرت مولانا محمد شریف صاحب کشمیری مدظلہم          |
| ۱۸۵ | چنگ        | ۳۴. حضرت مولانا سید صادق حسین صاحب مدظلہم             |
| ۱۸۶ | شجاع آباد  | ۳۵. حضرت مولانا علی محمد صاحب مدظلہم                  |
| ۱۸۶ | ساہیوال    | ۳۶. حضرت مولانا محمد عبد الشر صاحب رائے پوری          |
| ۱۸۷ | ملتان      | ۳۷. حضرت مولانا محمد عبد التار تلوسوی صاحب مدظلہم     |
| ۱۸۷ | ملتان      | ۳۸. حضرت مولانا محمد شریف جالندھری رحمۃ اللہ علیہ     |
| ۱۸۷ | فیصل آباد  | ۳۹. حضرت مولانا نذیر احمد صاحب مدظلہم                 |
| ۱۸۷ | گراجی      | ۴۰. حضرت مولانا محمد ادريس صاحب میرٹھی مدظلہم         |
| ۱۸۸ | ملتان      | ۴۱. حضرت مولانا محمد علی صاحب جالندھری رحمۃ اللہ علیہ |
| ۱۸۸ | پشاور      | ۴۲. حضرت مولانا محمد ایوب بتورمی صاحب مدظلہم          |
| ۱۸۸ | بنوں       | ۴۳. حضرت مولانا فضل عنی صاحب مدظلہم                   |
| ۱۸۸ | ملتان      | ۴۴. حضرت مولانا فیض احمد صاحب مدظلہم                  |
| ۱۸۹ | گوجرانوالہ | ۴۵. حضرت مولانا محمد سرفراز خان صاحب صدقہ مدظلہم      |
| ۱۹۰ | جہلم       | ۴۶. حضرت مولانا قاضی عبد الملکیف صاحب مدظلہم          |

تَعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُذَلِّ مَنْ تَشَاءُ

مولیٰ احمد رضا خاں صاحب بیوی کی حمام الحرمین کا جواب  
خود علمائے حرمین شریفین زادہ ہما اللہ تصرف و تعظیمیا  
کے قلم سے

الْمَهْبُكُ كَلِمَةُ الْمُفْتَكِرِ

معروف بـ

الْمُتَصَدِّيُّ بِقَبْلَ الدَّاعِ التَّلَبِيَّ بِكَلِمَةِ

تصحیحہ مترجمہ

مَا ضَيَّ الشَّفَرَتَيْنِ

خَادِعُ أَهْلِ الْجَرَمَيْنِ

جس سمجھا عستھ و یورینڈ کے عقامہ و خیالات کی ناسید و توثیق ہو کر دنیا بھر کے علماء کی فہرستی میں بھی

إِذَا لَمْ يَأْتِ الْهُوَجُ

# اکابرِ دارالعلوم کا اجتماعی تعارف

حضرت مولانا فاضلی ناظر حسین صاحب سہلہ

امام ربانی حضرت مجدد الف ثانی شیخ احمد سرندری رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے خلفائے کاملین نے گیارہویں صدی ہجری میں اور بارہویں صدی میں امام المحدثین حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اور ان کے خاندان معاویت نشان نے متحده ہندوستان میں تقویٰ ایزدی علم و عرفان اور شریعت و طریقت کی جو قند ملیں روشن کیئے۔ انہی انوارِ برائیت سے تیرہویں صدی کے او اخڑ میں حضرت مجدد الف ثانی اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے والریں کاملین حجۃ الاسلام حضرت مولانا محمد راسم صاحب ناظری رحمۃ اللہ علیہ بانی دارالعلوم دیوبند اور قطب الارشاد حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ نے عالم اسلام کو منور فرمایا۔ یہ دوفوں بزرگ کمالات شریعت و طریقت کے جامن تھے۔ برادر کائنات محبوب خدا اصلی اللہ علیہ وسلم کی سمعت و اطاعت ان کے قلوب و اجسام پر محیط تھی۔ قریب و سنت کی تبلیغ و اشاعت اور شرک و بعثت کے ہستیصال و انسداد میں ان حضرات نے اپنی معدوس زندگیاں صرف کر دیں۔ نہ سبب اہل السنّت اور مسلمک حنفی کو اپنے دو ریں ان بزرگوں سے مبہتہ زیادہ تقویٰت پہنچی۔ امام عظیم البخاری رحمۃ اللہ علیہ کی تقلید میں وہ بہت

لندن و لادود مسجدیان پاریس میں اور اٹک ہم جمادی المہینہ ۱۳۸۶ھ / ۱۹۶۷ء میں خلیفہ بعد فائز ظفر حضرت ناظری رحمۃ اللہ علیہ کے شخص معاویت و کمالات سراجی نامی سو فریض حضرت مولانا منیر احمدی میں صاحبِ کتبی میں طالع فرمائیں جو جیسے جلدیوں میں حسیب پہنچ کے ۱۲۔ ۱۳۔ ۱۴۔ ۱۵۔ ۱۶۔ ۱۷۔ ۱۸۔ ۱۹۔ ۲۰۔ ۲۱۔ ۲۲۔ ۲۳۔ ۲۴۔ ۲۵۔ ۲۶۔ ۲۷۔ ۲۸۔ ۲۹۔ ۳۰۔ ۳۱۔ ۳۲۔ ۳۳۔ ۳۴۔ ۳۵۔ ۳۶۔ ۳۷۔ ۳۸۔ ۳۹۔ ۴۰۔ ۴۱۔ ۴۲۔ ۴۳۔ ۴۴۔ ۴۵۔ ۴۶۔ ۴۷۔ ۴۸۔ ۴۹۔ ۵۰۔ ۵۱۔ ۵۲۔ ۵۳۔ ۵۴۔ ۵۵۔ ۵۶۔ ۵۷۔ ۵۸۔ ۵۹۔ ۶۰۔ ۶۱۔ ۶۲۔ ۶۳۔ ۶۴۔ ۶۵۔ ۶۶۔ ۶۷۔ ۶۸۔ ۶۹۔ ۷۰۔ ۷۱۔ ۷۲۔ ۷۳۔ ۷۴۔ ۷۵۔ ۷۶۔ ۷۷۔ ۷۸۔ ۷۹۔ ۸۰۔ ۸۱۔ ۸۲۔ ۸۳۔ ۸۴۔ ۸۵۔ ۸۶۔ ۸۷۔ ۸۸۔ ۸۹۔ ۹۰۔ ۹۱۔ ۹۲۔ ۹۳۔ ۹۴۔ ۹۵۔ ۹۶۔ ۹۷۔ ۹۸۔ ۹۹۔ ۱۰۰۔ ۱۰۱۔ ۱۰۲۔ ۱۰۳۔ ۱۰۴۔ ۱۰۵۔ ۱۰۶۔ ۱۰۷۔ ۱۰۸۔ ۱۰۹۔ ۱۱۰۔ ۱۱۱۔ ۱۱۲۔ ۱۱۳۔ ۱۱۴۔ ۱۱۵۔ ۱۱۶۔ ۱۱۷۔ ۱۱۸۔ ۱۱۹۔ ۱۲۰۔ ۱۲۱۔ ۱۲۲۔ ۱۲۳۔ ۱۲۴۔ ۱۲۵۔ ۱۲۶۔ ۱۲۷۔ ۱۲۸۔ ۱۲۹۔ ۱۳۰۔ ۱۳۱۔ ۱۳۲۔ ۱۳۳۔ ۱۳۴۔ ۱۳۵۔ ۱۳۶۔ ۱۳۷۔ ۱۳۸۔ ۱۳۹۔ ۱۴۰۔ ۱۴۱۔ ۱۴۲۔ ۱۴۳۔ ۱۴۴۔ ۱۴۵۔ ۱۴۶۔ ۱۴۷۔ ۱۴۸۔ ۱۴۹۔ ۱۵۰۔ ۱۵۱۔ ۱۵۲۔ ۱۵۳۔ ۱۵۴۔ ۱۵۵۔ ۱۵۶۔ ۱۵۷۔ ۱۵۸۔ ۱۵۹۔ ۱۶۰۔ ۱۶۱۔ ۱۶۲۔ ۱۶۳۔ ۱۶۴۔ ۱۶۵۔ ۱۶۶۔ ۱۶۷۔ ۱۶۸۔ ۱۶۹۔ ۱۷۰۔ ۱۷۱۔ ۱۷۲۔ ۱۷۳۔ ۱۷۴۔ ۱۷۵۔ ۱۷۶۔ ۱۷۷۔ ۱۷۸۔ ۱۷۹۔ ۱۸۰۔ ۱۸۱۔ ۱۸۲۔ ۱۸۳۔ ۱۸۴۔ ۱۸۵۔ ۱۸۶۔ ۱۸۷۔ ۱۸۸۔ ۱۸۹۔ ۱۹۰۔ ۱۹۱۔ ۱۹۲۔ ۱۹۳۔ ۱۹۴۔ ۱۹۵۔ ۱۹۶۔ ۱۹۷۔ ۱۹۸۔ ۱۹۹۔ ۲۰۰۔ ۲۰۱۔ ۲۰۲۔ ۲۰۳۔ ۲۰۴۔ ۲۰۵۔ ۲۰۶۔ ۲۰۷۔ ۲۰۸۔ ۲۰۹۔ ۲۱۰۔ ۲۱۱۔ ۲۱۲۔ ۲۱۳۔ ۲۱۴۔ ۲۱۵۔ ۲۱۶۔ ۲۱۷۔ ۲۱۸۔ ۲۱۹۔ ۲۲۰۔ ۲۲۱۔ ۲۲۲۔ ۲۲۳۔ ۲۲۴۔ ۲۲۵۔ ۲۲۶۔ ۲۲۷۔ ۲۲۸۔ ۲۲۹۔ ۲۳۰۔ ۲۳۱۔ ۲۳۲۔ ۲۳۳۔ ۲۳۴۔ ۲۳۵۔ ۲۳۶۔ ۲۳۷۔ ۲۳۸۔ ۲۳۹۔ ۲۴۰۔ ۲۴۱۔ ۲۴۲۔ ۲۴۳۔ ۲۴۴۔ ۲۴۵۔ ۲۴۶۔ ۲۴۷۔ ۲۴۸۔ ۲۴۹۔ ۲۵۰۔ ۲۵۱۔ ۲۵۲۔ ۲۵۳۔ ۲۵۴۔ ۲۵۵۔ ۲۵۶۔ ۲۵۷۔ ۲۵۸۔ ۲۵۹۔ ۲۶۰۔ ۲۶۱۔ ۲۶۲۔ ۲۶۳۔ ۲۶۴۔ ۲۶۵۔ ۲۶۶۔ ۲۶۷۔ ۲۶۸۔ ۲۶۹۔ ۲۷۰۔ ۲۷۱۔ ۲۷۲۔ ۲۷۳۔ ۲۷۴۔ ۲۷۵۔ ۲۷۶۔ ۲۷۷۔ ۲۷۸۔ ۲۷۹۔ ۲۸۰۔ ۲۸۱۔ ۲۸۲۔ ۲۸۳۔ ۲۸۴۔ ۲۸۵۔ ۲۸۶۔ ۲۸۷۔ ۲۸۸۔ ۲۸۹۔ ۲۹۰۔ ۲۹۱۔ ۲۹۲۔ ۲۹۳۔ ۲۹۴۔ ۲۹۵۔ ۲۹۶۔ ۲۹۷۔ ۲۹۸۔ ۲۹۹۔ ۳۰۰۔ ۳۰۱۔ ۳۰۲۔ ۳۰۳۔ ۳۰۴۔ ۳۰۵۔ ۳۰۶۔ ۳۰۷۔ ۳۰۸۔ ۳۰۹۔ ۳۱۰۔ ۳۱۱۔ ۳۱۲۔ ۳۱۳۔ ۳۱۴۔ ۳۱۵۔ ۳۱۶۔ ۳۱۷۔ ۳۱۸۔ ۳۱۹۔ ۳۲۰۔ ۳۲۱۔ ۳۲۲۔ ۳۲۳۔ ۳۲۴۔ ۳۲۵۔ ۳۲۶۔ ۳۲۷۔ ۳۲۸۔ ۳۲۹۔ ۳۳۰۔ ۳۳۱۔ ۳۳۲۔ ۳۳۳۔ ۳۳۴۔ ۳۳۵۔ ۳۳۶۔ ۳۳۷۔ ۳۳۸۔ ۳۳۹۔ ۳۴۰۔ ۳۴۱۔ ۳۴۲۔ ۳۴۳۔ ۳۴۴۔ ۳۴۵۔ ۳۴۶۔ ۳۴۷۔ ۳۴۸۔ ۳۴۹۔ ۳۵۰۔ ۳۵۱۔ ۳۵۲۔ ۳۵۳۔ ۳۵۴۔ ۳۵۵۔ ۳۵۶۔ ۳۵۷۔ ۳۵۸۔ ۳۵۹۔ ۳۶۰۔ ۳۶۱۔ ۳۶۲۔ ۳۶۳۔ ۳۶۴۔ ۳۶۵۔ ۳۶۶۔ ۳۶۷۔ ۳۶۸۔ ۳۶۹۔ ۳۷۰۔ ۳۷۱۔ ۳۷۲۔ ۳۷۳۔ ۳۷۴۔ ۳۷۵۔ ۳۷۶۔ ۳۷۷۔ ۳۷۸۔ ۳۷۹۔ ۳۸۰۔ ۳۸۱۔ ۳۸۲۔ ۳۸۳۔ ۳۸۴۔ ۳۸۵۔ ۳۸۶۔ ۳۸۷۔ ۳۸۸۔ ۳۸۹۔ ۳۹۰۔ ۳۹۱۔ ۳۹۲۔ ۳۹۳۔ ۳۹۴۔ ۳۹۵۔ ۳۹۶۔ ۳۹۷۔ ۳۹۸۔ ۳۹۹۔ ۴۰۰۔ ۴۰۱۔ ۴۰۲۔ ۴۰۳۔ ۴۰۴۔ ۴۰۵۔ ۴۰۶۔ ۴۰۷۔ ۴۰۸۔ ۴۰۹۔ ۴۱۰۔ ۴۱۱۔ ۴۱۲۔ ۴۱۳۔ ۴۱۴۔ ۴۱۵۔ ۴۱۶۔ ۴۱۷۔ ۴۱۸۔ ۴۱۹۔ ۴۲۰۔ ۴۲۱۔ ۴۲۲۔ ۴۲۳۔ ۴۲۴۔ ۴۲۵۔ ۴۲۶۔ ۴۲۷۔ ۴۲۸۔ ۴۲۹۔ ۴۳۰۔ ۴۳۱۔ ۴۳۲۔ ۴۳۳۔ ۴۳۴۔ ۴۳۵۔ ۴۳۶۔ ۴۳۷۔ ۴۳۸۔ ۴۳۹۔ ۴۴۰۔ ۴۴۱۔ ۴۴۲۔ ۴۴۳۔ ۴۴۴۔ ۴۴۵۔ ۴۴۶۔ ۴۴۷۔ ۴۴۸۔ ۴۴۹۔ ۴۴۱۰۔ ۴۴۱۱۔ ۴۴۱۲۔ ۴۴۱۳۔ ۴۴۱۴۔ ۴۴۱۵۔ ۴۴۱۶۔ ۴۴۱۷۔ ۴۴۱۸۔ ۴۴۱۹۔ ۴۴۲۰۔ ۴۴۲۱۔ ۴۴۲۲۔ ۴۴۲۳۔ ۴۴۲۴۔ ۴۴۲۵۔ ۴۴۲۶۔ ۴۴۲۷۔ ۴۴۲۸۔ ۴۴۲۹۔ ۴۴۳۰۔ ۴۴۳۱۔ ۴۴۳۲۔ ۴۴۳۳۔ ۴۴۳۴۔ ۴۴۳۵۔ ۴۴۳۶۔ ۴۴۳۷۔ ۴۴۳۸۔ ۴۴۳۹۔ ۴۴۳۱۰۔ ۴۴۳۱۱۔ ۴۴۳۱۲۔ ۴۴۳۱۳۔ ۴۴۳۱۴۔ ۴۴۳۱۵۔ ۴۴۳۱۶۔ ۴۴۳۱۷۔ ۴۴۳۱۸۔ ۴۴۳۱۹۔ ۴۴۳۲۰۔ ۴۴۳۲۱۔ ۴۴۳۲۲۔ ۴۴۳۲۳۔ ۴۴۳۲۴۔ ۴۴۳۲۵۔ ۴۴۳۲۶۔ ۴۴۳۲۷۔ ۴۴۳۲۸۔ ۴۴۳۲۹۔ ۴۴۳۳۰۔ ۴۴۳۳۱۔ ۴۴۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۔ ۴۴۳۳۴۔ ۴۴۳۳۵۔ ۴۴۳۳۶۔ ۴۴۳۳۷۔ ۴۴۳۳۸۔ ۴۴۳۳۹۔ ۴۴۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۲۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۳۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۶۔ ۴۴۳۳۳۳۳۷۔ ۴۴۳۳۳۳۳۸۔ ۴۴۳۳۳۳۳۹۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۰۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۱۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۲۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۳۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۴۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱۵۔ ۴۴۳۳۳۳۳۱

پہنچتے تھے۔ علم من ظاہرہ کے علاوہ باطنی علوم میں بھی ان حضرات کا ایک خاص مقام تھا۔ ان دونوں بزرگوں نے امام الاولیاء قطب العالمین حضرت حاجی امداد اللہ صاحب حسٹشی حاج جنکی قدس سرہ سے روحاں فیضان حاصل کیا اور مقاماتِ ولایت میں اس مرتبہ کو ۲۷ پیچے کے خود حضرت حاجی صاحب موصوف نے اپنی قصنیعتِ الطیف ضمیر القلوب صفحہ ۶۰ میں ارشاد فرمایا ہے کہ:

نیز کس کو اذیں فقیر حبٰت عقیدت ارادت  
جو لوگ مجھ فقیر سے محبت و محبت و ارادت  
دارو۔ مولوی رشید احمد صاحب سلمہ اور  
رسکھتے ہیں، مولوی رشید احمد صاحب سلمہ اور  
مولوی محمد قاسم صاحب سلمہ کو جو کمالات  
جیسے کمالات علم من ظاہری و باطنی اند، بجائے  
من فقیر راقم اور اراق بیکہ بعد ارج فرق ارن  
شمارند اگرچہ بظاہر حاملہ عکس شد کہ او شان  
بجائے من و من بعاصم او شان شدم صحبت  
او شان راغیت و اند کہ ایں جنپیں کسان۔ جانیں کیونکہ آئیے لوگ اس زمانہ میں نایاب  
دریں زمانہ نایاب اند و از خدمت بارکت  
ہیں اور ان کی بارکت صحبت سے فیض حاصل  
کریں اور سلوک کا جو طریق اس رسالے میں لکھا  
گیا ہے وہ ان کے پاس حاصل کریں ان شاہزادے  
خود منبیں رہیں گے۔ اشتمالی ان کی عمر میں  
برکت دیں اور تمام عزائم نعمتوں اور اپنے  
قرب کے کمالات سے ان کو مشرف فرمائیں  
اور بلند درجات تک پہنچائیں اور ان کی ہدایت  
مشرف گردانہ و سچرہ النبی واللہ الامجاج  
کے نور سے تمام جہاں کو منور فرمائیں۔ اور

تاقیامت ان کا فیض جاری رکھیں۔ بنی اکرم

اور ان کی بزرگ اہل کے واسطہ سے۔

حضرت حاجی صاحب موصوف حنفی سلسلہ میں اپنے دور میں ایک بے نظیر ایسی تھی جن کا روحاں فیضان عرب و عجم میں پھیلا۔ امام الادیار کی اس مشاہد کے بعد ان بزرگوں کی تصدیق کے لیے کمی اور شہادت کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ ذلك فضل الله يومئہ من دین دشائے۔

**۱۸۵** **عہ کا جہاد و حربت** مغلیہ شاہی خاندان کے زوال کے بعد اسلام کے بعد تین

اور چالک دشمن انگریز نے جب ہندوستان پر اپنی جاہانی حکومت کے خلاف قائم کی تو سڑھے میں علماء تھے اور حربت پسند طبقہ نے انگریزی حکومت کے

خلاف ایک زبردست آزادی کی جنگ فٹی۔ اس جہاد و حربت میں علماء اسلام کی قیادت حضرت حاجی صاحب موصوف رحمۃ اللہ علیہ کے ہاتھ میں رہتی۔ اکابر دیوبندی حضرت گنگوہی

اور حضرت نافتوی اور حضرت حافظ ضامن صاحب وغیرہ نے اس جہاد کو کامیاب بنانے کے لیے اپنی فپری بجاہانہ کوششیں صرف کر دیں، لیکن کامیاب نہ ہو سکے۔

**۱۸۶** **کے** اس قیامت ناہنگاہ میں انگریزی حکومت نے تیرہ ہزار سے زائد علماء اسلام کو چھانی پر لٹکایا اور بعض بجاہدین کو زہادت و حشیانہ نہائیں دی گئیں۔

بعض مسلمانوں کے بدن پر خنزیریکی چھپی ملی گئی۔ اور زندہ ان کو خنزیریکی گھالوں میں سی کر آگ میں جلا دیا گیا۔ غرضیکہ اس سفاک دشمن نے ظلم و ستم کے پھار توڑ کر اہل ملک کو عمرنا

اور مسلمانوں کو خصوصاً بہت زیادہ کمزور کر دیا۔ ملک پر سیاسی و مادی قسلط پانے کے بعد انگریز کے ہاتھ عزم یہ تھے کہ مسلمانوں کے دل دماغ سے بھی اسلامی فتوح و آثار

ٹھانیے جائیں اور قرآنی تعلیمات کو گھری سازش سے ختم کر دیا جائے۔ چنانچہ لارڈ بیکار

اور اس کی تبلیغی کمیٹی نے اپنی رپورٹ میں حسب ذیل الفاظ لکھے تھے:-

"ہمیں ایک ایسی جماعت بنائی چاہیے، جو ہم میں اور ہماری کروڑوں رعایا کے درہاں تحریم ہو اور یہ ایسی جماعت بنائی چاہیے جو خون اور رنگ کے اعتبار سے قوہند و سانی ہو مگر مذاق اور راستے الفاظ اور صحبت کے اعتبار سے انگریز ہو۔" (تاریخ استیلم بھرپارہ ص ۱۰۵)

— مرحوم البراز آبادی نے اسی حقیقت کو اس شعر میں بیان کیا ہے بہ

یوں قتل میں بھوپ کے وہ بنام نہ ہوتا  
اسوس کہ فرعون کو کائج کی نہ سو جھی

دارالعلوم دیوبند کی بنیاد ایک حکومت کے غلام اور اس کے فرعونی اقتدار نے اپنی قوت قدیس سے پہلے ہی اور اک اک لیا تھا۔ شرعاً کی تاکمی کی تلقی اور اسلامی علم و نظریات کے تحفظ کے لیے دیوبند میں ایک دینی عربی مدرسہ کی بنیاد رکھی گئی اس وقت کے اکابر اولیا، ائمہ کی دعائیں اس مدرسہ کے شامل مالحقیں چنانچہ اس عظیم الشان مدرسہ کا افتتاح تاریخ ۱۵ محرم ۱۲۸۲ھ / ۱۸۶۴ء مسجدِ حضرت میں امار کے مشورہ درخت کے نسبت ہوا۔ اس تاریخی درسگاہ کے سب سے پہلے معلم حضرت علام محمد حسن صاحب اور پہلے معلم محمد احسان تھے جو بعد میں شیخ الحدیث حضرت مولانا محمود حسن صاحب ایسا پڑا کی تاریخی شخصیت سے جہاں میں مشہور ہوئے۔ خداوند عالم کی رحمت نظرت سے یہ دینی درسگاہ بعد میں دارالعلوم دیوبند کے نام سے عالم اسلامی کے لیے سرحتیہ علوم و معارف بنی، جس کے فیض و برکات سے آن تک ایک عالم مستقید ہو گئے۔ تاریخ دیوبند میں لکھا ہے کہ حضرت مولانا فیض الدین صاحب نقشبندی رحمۃ اللہ علیہ

اے انگریزی دور کے حظاں اور فرنگی حکومت کی مسلم کوٹ پالیسی کی تفصیلات کے لیے نقشیات جلد اول، مولفہ شیخ الاسلام حضرت مولانا مدنی رحمۃ اللہ علیہ کا مطالعہ کریں۔ ۱۲

بنتم وار العلوم دیوبند کو خواب میں سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت ہوتی۔ الحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم مدرسہ کے گزینہ پر تشریف فرمائیں اور کنواں دو وحہ سے بھرا ہوا ہے۔  
ایک بڑا جو مسجد کا سامنے نہیں۔ لوگوں کے پاس چھٹے بڑے برتن ہیں اور ساقی کوڑ  
صلی اللہ علیہ وسلم سب کے برتوں کو دو وحہ سے بھر رہے ہیں۔ اس خواب کی تعبیر بڑگوں نے  
یہ نکالی کہ انشاء اللہ اس مدرسہ سے شریعت محمدیہ کے علم و فیوض کے حصے جاری ہونگے  
جس سے ایک جہاں سیراب ہو گا۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ بعض محققین نے فرمایا ہے کہ اس  
دور میں دارالعلوم دیوبند ایک مجدد کی حیثیت رکھتا ہے اور واقعہ بھی ہی ہے کہ اس  
دارالعلوم کے ذریعہ کتاب و سنت کے علوم و معارف کا جو فیضان اطرافِ عالم میں  
پھیلا ہے اس کی نظر اس زمانہ میں ہمیں مل سکتی۔ عالم اسباب کے پیش نظر اگر دارالعلوم  
کا وجود نہ ہوتا تو مخدود ہندوستان میں مذہب اہل السنۃ والجماعۃ کا صرف نام ہی  
یاقی رہ جاتا۔ لیکن اکابر دارالعلوم کی اصلاحی اور تجدیدی مساعی سے شہرک والحاد کی خلدتیں  
چھٹ گئیں اور توحید و سنت کے انوار پھیل گئے۔ بانی دارالعلوم حضرت ناظرتویؒ نے  
دارالعلوم اور دیگر دینی مدارس کے لیے آٹھ بنیادی اصول وضع فرمائے تھے جن پر دارالعلم  
کی علمی و دینی ترقیات موقوف ہیں۔ ۱۹۲۳ء میں بدلہ تحریک خلافت شور مسلم المجدد مولانا  
محمد علی صاحب جو ہر مر جب دیوبند قشریت لائے اور ان کو حضرت ناظرتویؒ کے  
آٹھ اصول بتاتے گئے، تو آپ روپڑے اور فرمایا کہ یہ اصول تو الہامی معلوم ہوتے ہیں  
بلاشہد دارالعلوم نے اس صدمی میں بلا مبالغہ ہزاروں عمدۃ، مفسر، فقیہ، مکمل، صوفی  
عارف اور مجاهد پیدا کیے ہیں۔ حجۃ الاسلام حضرت ناظرتویؒ اور قطب الارشاد حضرت  
گنگوہیؒ کے فیض یافتہ تلامذہ و متولیوں میں سے سب سے جامع تر شخصیت امام القلاب  
شیخ المحدثین حضرت مولانا محمد الرحمٰن صاحب اسیر بالماڑجۃ اللہ علیہ کی ہے جو دارالعلوم کے  
لئے ملاحظہ تھا اذی بہن کا خارج شدہ ہے۔ دارالعلوم دیوبند، مولفہ عکیم الاسلام حضرت مولانا فاری محمد جعفر بن احمد افیض  
الله اسارت ملکہ کے اس باب و اعتماد کیلئے ملاحظہ ہو کر اسیر بالماڑجۃ الشیخ الاسلام حضرت مولانا رحمۃ اللہ علیہ۔

ملب سے پہلے طالب العلم بیس حضرت شیخ الحنفی کے مینکڑوں تلامذہ و مشترکین میں سے شیخ العرب والجم امیر الحجاء بن حضرت مولانا سید علیؒ تھیں احمد صاحب مدینی شیخ الحدیث دارالعلوم دیوبند، جامع کمالات صوری و معنوی حضرت علامہ مولانا محمد انور شاہ صاحب کشمیری حدیث دیوبند، مفتی عظیم سندا العلام حضرت مولانا اکفایت اللہ صاحب دہلوی شیخ الحدیث مدرسہ امینیہ دہلی، شیخ الاسلام حضرت مولانا شیخ احمد صاحب عثمانی، صاحب فتح المکرم شریح صحیح مسلم (الستاد ۱۳۹۹ھ) اور بطل حریت، داعی القلوب حضرت مولانا عبدالغیظ صاحب بندھی، وہ ممتاز شخصیتیں ہیں جن کے ذریعہ دیوبندی مذاک کو بر شعبہ میں بہت نیادہ تقویت پہنچی۔ علاوہ ازیں اکابر دیوبند میں سے حکیم الامر، امام طریقت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی، صاحب تفسیر ریاض القرآن (الستاد ۱۳۹۹ھ) کو بھی حضرت شیخ الحنفی کی شاگردی کا اشرف حاصل ہے۔ شیخ التفسیر قطبی زمان، صاحب کشف دکرامت حضرت مولانا احمد علی صاحب لاہوری رحمۃ اللہ علیہ (جواہر العلوم دیوبند کے فیضیافتہ ہیں)، اکثر فرمایا کرتے تھے کہ دارالعلوم دیوبند کے شیخ الحدیث اور صدر مدرس آج تک جامع الطاہر والباطن ہوتے ہیں۔ یہ بھی فرمایا کہ گیارہ مرتبہ حرمین شریفین کی حاضری فصیب ہوتی ہے، جماں روئے زمین کے اولیاء اللہ جمع ہوتے ہیں لیکن اتنی حدت میں میں نے دہان حضرت مدینی جیسا جامع بزرگ نہیں دیکھا۔ علاوہ مذکورہ بزرگوں کے شیخ الشائخ الغارف باللہ حضرت مولانا شاہ عبدالحیم صاحب رائپوری اور قطب دو راں و اصل باللہ حضرت مولانا شاہ عبدالحکاہر صاحب رائپوری بھی حضرات اکابر دیوبند کے فیضیافتہ ہیں، جن کے افوار ولایت نے سزاویں تلوں میں معرفت کے

لہ دلادت ۱۹ شوال ۱۲۹۹ھ مطابق ۱۸۷۹ء۔ مقات بر زیارات ۱۷ جادوی الاول ۱۲۹۹ھ مطابق ۱۸۷۹ء بکریہ حضرت مدینی نے قدرتی ۱۲ سال مدینہ نور و بحمد بربی میں کتاب سفت کا دریں ڈانتے۔ حضرت کی خود دوست سوانح عمری نقشی حیات دو جلدیوں میں تجھپ چکی ہے اور رکرات شیخ الاسلام بھی جبار جلدیوں میں شافع ہو چکے ہیں جو علم و مختار کا نسبتیہ ہیں۔ ۱۲۔ گھ حضرت تھانوی میں تصنیعیں کی تعداد تقریباً ایک لکھ تک پہنچتی ہے اور حضرت کے مباحث و ملفوظات علوم و معارف کا بہترن تجوید ہیں۔

چراغِ جلا دیئے۔ امیر شریعت، مجاهد حضرت الجلیل جلیل، خلیب امانت حضرت مولانا سید عطاء الرحمن شاہ صاحب بخاری رحمۃ اللہ علیہ کمال جمال و جلال بھی اکابر دینوبند ہی کا پرتوہنہ ہے جس نے ہزاروں نوجوانوں میں عشقِ ختم نبوت کی آگ لگادی۔ رحمۃ اللہ علیہم اجمعین!

**ایک تکفیری فتنہ** | انحریز ان مجاہدین حضرت اور علمائے حق کو اپنا سب سے بڑا مشکل تکفیری اثرات کو بھیجا تھا۔ جب اس نے دارالعلوم دینوبند اور ان کے اکابر کے علمی و دینی اثرات کو بھیلیتے دیجتا تو اس نے اس سرحد پر اسلام کو ختم کرنے کے لیے مختلف تبلیغ اخْتیار کیں۔ بعض دُنیا پرست مولویوں اور پیروں کو خریدا گیا اور ان کے ذریعہ ان حضرات پر دہابیت کا الزام لگایا، اور اس سے پہلے بھی ان اکابر کے اسلاف امام المجاہدین، متعدد علمائین حضرت سید احمد شید بریلوی اور عالم رباني، مجاهد جلیل حضرت مولانا شاہ سعیل شید کی مجاہداتہ قربانیوں کو اسی دہابیت کے الزام سے ناکام بنانے کی کوشش کی جا چکی تھی۔ خدا جانے وہ کون سے اسباب و عوامل تھے کہ فرقہ بریلویہ کے بانی مولوی احمد رضا خان صاحب بریلوی نے اکابر دینوبند کے خلاف تکفیری مضمون تیز کر دی۔

**حسم الحرمین کی حقیقت** | مولوی احمد رضا خان صاحب بریلوی سو صرف نے ۱۳۲۳ھ میں سفرِ حج اخْتیار کیا۔ حج سے فراغت کے بعد انہوں نے مکہ مظہر میں ہی ایک رسالہ مرتب کیا جس میں اکابر دینوبند کی عبارات کو لفظی و معنوی تحریک کر کے درج کیا گیا، اور طرفی یہ کہ ان محبت و اطاعت محدثی میں ڈوبی ہوئی شخصیتوں پر یہ اتهام لگایا کہ معاذ ائمہ انہوں نے اپنی کتابوں میں خدا کو جھوٹا کہا ہے اور سرورِ عالم صلی اللہ علیہ وسلم کو کالایاں دی ہیں۔ رسالہ کو اس طریق سے مرتب کیا کہ پہلے فرقہ قادریہ کے عنوان سے مرا اخلام احمد تنبیٰ قادریان کی تحریک عباۃ میں دسج کیں اور اس کے بعد اکابر دینوبند کو فرقہ و بابیہ کذا بھیہ اور فرقہ و بابیہ شیطانیہ کے قبیح عنوانات کے تحت متعبد فرقوں میں تقسیم کیا گیا۔ تاکہ نہ واپسیت لوگ یہ سمجھیں کہ فرقہ قادریہ کی طرح

ہندوستان میں یہ بھی کوئی مستقل جدید فرقے پیدا ہوئے ہیں۔ اس رسالہ میں اکابر و یوبند میں سے جمیع الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم ناظمی، اعظم ارشاد حضرت مولانا رشید احمد صاحب محدث گنگوہی، فخر العارفین حضرت مولانا خلیل احمد صاحب محدث سہماں پوری مصنفہ بدل الجہود شریح ابو داؤد، اور حکیم الدامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی، خلیفۃ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مدھاجر کی، کی عبارتوں کو توثیق سورہ کوپیش کر کے ان پر قطعی تکفیر کا فتویٰ صادر کیا، اور یہاں تک کہ جو شخص ان کو کافرنکے دہ بھی کافر ہے۔

علمائے حرمین شریفین سے اس فتویٰ کی تصمیمات حاصل کرنے کے لیے مختلف ذرائع وسائل سے کام لیا گیا۔ یہ حضرات چونکہ اکابر و یوبند اور ان کی تصانیف سے پورے متعارف تھے، اس لیے رسالہ کی مندرجہ عبارات کے پیش نظر اپنی تصمیمات لکھ دیں۔ ان میں سے ممتاز علماء نے یہ لکھا کہ اگر واقعی ان کے عقائد ہیں تو فتویٰ درست ہے۔ حجاز سے والپی پر کچھ عمر سکوت کرنے کے بعد مولوی احمد رضا خان صاحب نے یہ رسالہ حسام المحمدین<sup>۱۳۲۵ھ</sup> کے نام سے ہندوستان میں طبع کرایا۔

المہند علی المقند

ان ایام میں شیخ الاسلام حضرت مولانا یوسف حسین احمد صاحب مدینہ منورہ میں ہی حاضر باش تھے اور مسجد نبوی میں اپ کا درس بہت عروج پر تھا۔ لیکن حسام المحمدین کی کارروائی اس طرح رازداری میں رکھی گئی کہ آپ کراس وقت اس کا مکمل علم نہ ہوا کلا۔ اس تکفیری سازش سے مطلع ہونے کے بعد حضرت مدینی<sup>۲</sup> نے اکابر علمائے حرمین شریفین کو حقیقت حال سے مطلع کیا۔ تو ان حضرات

لئے اس کی تفصیل الشاب القطب مصنف شیخ الاسلام حضرت مولانا افرغانی میں ملاحظہ فرمائیں۔ لئے اکابر و یوبند کی جن عبارات کو بدف تکفیر پایا گیا ہے۔ ان کے تکفی حرامات کیلئے حسب زبان کتابوں کا طبقہ ذریعہ ہے اس تاب القطب مولانا شیخ الاسلام حضرت مولانا اسید و رضی حسن شعبان یاذ پوری اور ذیکر کی مناظر مولف حضرت مولانا محمد سلطان نکانی مدیر مائنامہ الحفزان تکھٹہ اور نعمیل مخصوصات مصنف حضرت مولانا عبد الرؤوف صاحب جبلپوری (برجا)

نے چھپیں سوالات تلبند کر کے اکابر دیوبند کو جواب کے لیے ارسال ہیکے۔ اس وقت حضرت گنگوہی اور حضرت نافری کا وصال ہو چکا تھا۔ مذکورہ سوالات کے جوابات فخر المحدثین حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہار پوری نے فیض عربی زبان میں مرتب فرمائے جس پر اس وقت کے تمام مشاہیر دیوبند مشائخ العناد حضرت مولانا محمود الحسن صاحب، حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی، اُسْوَةُ الْمُصْلِحَاتِ حضرت مولانا شاہ عبدالحسیم صاحب رائپوری، بقیۃ السلف حضرت مولانا حافظ محمد احمد صاحب موستم وار العلوم ابن حجۃ الاسلام حضرت نافری، عارفہ کامل حضرت مولانا عزیز الرحمن صاحب مفتی عظیم وار العلوم، اور مفتی عظیم حضرت مولانا مفتی کھاٹیت اللہ صاحب دہلوی نے اپنی تصدیقات تحریر فرمائیں۔ مشاہیر دیوبند کے علاوہ جیاز، مصر اور شام وغیرہ اسلامی ممالک کے مقندر علماء اور مشائخ نے بھی اپنی تصدیقات سے اس کو نہیں فرمایا۔ چنانچہ یہ رسالہ ۱۳۲۵ھ میں تحریر ہوا اور "المفتد علی المفتدر" کے نام سے ملک میں شائع کیا گیا۔ اس سال میں مذکورہ سوالات کی روشنی میں اکابر دیوبند کے عقائدِ حقہ کی قشریخ و قوضیح کی گئی ہے جس سے مخالفین و معاندین کی تبلیغات کا پروہ چاک ہو کر بن رکاں دیوبند کا حصانی و حقیقی مسلک واضح ہو جاتا ہے۔ کویا کہ "المفتد" اکابر دیوبند کی ایک ایسی تتفقہ تاریخی دستاویز ہے جس میں دیوبندی مسلک اصولی طور پر محفوظ کر دیا گیا ہے۔

**طبع جدید** اگو ہنڈہ کار و ترجمہ عقائد علمائے دیوبند کے نام سے متعدد داشتائی ہوا ہے لیکن عربی متن مع ترجمہ اردو عرصہ سے نایاب تھا۔ جس کی علائی کرام کو طلب ہتھی۔ الحمد للہ اس تاریخی دستاویز کی جدید طباعت و اشاعت کی سعادت حق تعالیٰ نے پاکستان میں رفیقِ محترم حضرت مولانا عبد اللطیف صاحب جبلی زید محمد یحییٰ مجاہد حضرت لاہوری کو تفصیل فرمائی ہے۔ جن کی مساعی سے علمی و عرفانی مدیر اہل ہدایت کی خدمت میں پیش ہو رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ اس سیندرہ ناکارہ اور حبیلہ مسلمانوں کو

سلف صاحبین محققین اہل السنۃ اور اکابر دیوبندی کے مسلک حق پر قائم رکھیں۔ آئینا!  
بحرمہت سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

الا حضر مظہر حسین خضری

مدفی جامع مسجد اچکوال

فضلیح جبل

۲۳ ربیعان المبارک

۱۳۸۲ھ

له سلف صاحبین اور محققین اہل السنۃ کا مسلک حق کیا تھا اس کی تفصیل کے لیے ملاحظہ برو طائفہ مختصر  
اور مقام حضرت امام ابوحنیفہؓ مولفہ حضرت مولانا علامہ محمد سرفراز خان صاحب ناصل دیوبند مصنف  
تبیرہ الناظر، راجہ مفتت وغیرہ۔ نیز مولانا موصوف نے حال ہی میں جوہ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم حنفی  
ناویؒ کے حالات میں ایک رسالہ پائی وار العلوم دیوبند تائیع فرمایا ہجس کام طالع بہت مفید ہے۔  
علمائے اہل سنت والجماعت علمائے دیوبند کی کتابیں

ملنے کا پتہ

ادارہ اسلامیات، انارکلی، لاہور ۳



الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي يَعْلَمُ الْحَقَّ بِكَلْمَانَهُ وَيُبَطِّلُ الْبَاطِلَ بِسُطُوْاتِهِ نَصْرُ  
 الْمُؤْمِنِينَ وَقَالَ كَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ وَقَطْعَمُ كَيدَ الْخَائِفِينَ فَقُطِّعَ  
 دَارُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ - وَالصَّلوةُ وَالسَّلَامُ  
 عَلَى مُفْرَقِ فُرُقِ الْكُفَّارِ وَالظُّغَيْلَانِ وَمُشْتَتِ جَيْوَشِ بَعْثَةِ الْقَرْبَانِ وَالشَّيْطَانِ -  
 وَعَلَى اللّٰهِ وَصَاحِبِهِ أَشْدَادُ عَلَى الْكُفَّارِ وَرَحْمَاءُ بَنِيهِمْ تَرْهِلُمُ سَرْكَاعًا بَعْدَهُ  
 يَعْتَقُونَ فَضْلًا مِنَ اللّٰهِ وَرِضْوَانًا مَا فَعَلَ الشَّيْرَانِ وَنَضَادُ الْكُفَّارِ وَالْإِيمَانِ  
 اتَّبَعَهُ، حَسْرَاتِ انْ جِزْ سُطُورِ کِرْبَلَاءِ مُلاَجَّهُ فَرِيَادِیں تو سَلَومُ بُرْجَانِیے کا کِم عَالِیْنَجَاب  
 احمد رضا خان صاحبِ بریلوی نے اسلام اور اہل اسلام کے ساتھ کیا سلوک کیا ہے  
 اور ان کی کوشش اور تدبیر کیس انداز سے اسلام کو صدمہ مار پہنچا رہی ہے۔ مختصر یہ ہے کہ  
 شمالِ القبیلین اسلام نے گز ناگوں انداز سے اسلام کو صدمہ مار پہنچایا، مگر خان صاحب نے روپی  
 کی طرح انیارِ امتِ محمدیہ کو منتخب کر کے ان ہی سے لوگوں کو ملنگر کرنا چاہا ہا جیسے روپی  
 نے امت کے خلاصہ حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو منتخب کر  
 کے ان کی تکفیر کی، اور تبریازی و سب و ستم سے کام لیا تھا۔ ایسے ہی خان صاحب نے  
 اس وقت جو دین کے منتخب اور برگزیدہ جماعت کے آفتاب و مہتاب بھتے۔ ان کا اپنے  
 گھر کے دھوئیں سے مکدرہ کرنا چاہا۔ وَاللّٰهُ هُنَّمَّ نُورٌ وَلَوْكَةُ الْكَافِرُوْنَ -

چراغے را کہ ایزد بر سرو زد  
کے کو قفت زندگی شش بسو زد

تفصیل اس اجمالی کی یہ ہے کہ خالصا صاحب کے خاندان میں چونکہ بدعت کی تحریم دینی پلے ہی سے ہو چکی ہے، اس وجہ سے سب کے پچھلے نجور خالصا صاحب احمد خان خان، بغلکش شہزادہ نام زنگی کافر، درحقیقت احمد خان خان صاحب نے تمام ہندوستان میں حضرت شاہ ولی اللہ صاحب قدس سرہ فخر امت و معجزہ ہر من صحابات سید المرسلین علیہ التحیۃ والسلام کے خاندان کو چھتا۔ اور حضرت مولانا اکمل صاحب شید مر حرم و نظلوم الہ بعut پر بوجہ بعض کلمات کے جو سنت اور خالی الہ بدعات کے جن کی بدعات بشرک کی حد تک بینج گئیں مقابلہ میں لکھے گئے تھے تمام دنیا اور غیر حالیہ سے قطع نظر کر کے اتهامات لٹکاتے اور ان پر مشترکیا، مبکد غیر تناہی وجہ سے کفر لازم کیا اور ان کا کفر اجتماعی قطعی قرار دے کر فقہائے کرام کا فتویٰ تکفیر حجاپ دیا۔ مگر حضرت شاہ صاحب کے خاندان کی عدلت ستم ہو چکی تھی، اور ایں خانہ تمام آفتاب سست ہاں مصلحت تھا۔ پس اگر کوئی بدجنت یا ناداقت حضرت شید مر حرم سے بڑن بھی ہر تو اور حضرات کا تقدس کیا بدعات کی جزا اکھیر نے کو کم ہے۔ اس وجہ سے خالصا صاحب کو پری کامیابی نہ ہوتی، اور چونکہ اس زمانے میں بدعت کی تباہی حضرت شاہ صاحب کے خاندان کے جائز وارث اور ارشد تلاذہ حضرت مولانا مولوی محمد قاسم صاحب قدس سرہ العزیز، نازل تھی حجۃ اللہ تعالیٰ فی الارض، اور حضرت رشید الاسلام و مسلمین آیت من آیات رب العالمین حضرت مولانا مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی قدس اسرار ہم کے پیر و جوئی اور حمایت سنت مصطفوی کا بلند جھنڈا اخنی کے مقدس انقلب میں دیا گیا جو مدرس عالیہ کی رفیع عمارت پر ان حضرات نے کام فرمایا اور مثل ڪلِمَةٍ طَيِّبَةٍ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا تَكَبَّتْ وَنَرَعَاهَا فِي السَّمَاءِ تَوْقِيْ أُصْلُهَا تَلَلَ حُبُّنِي يَا ذُنْ

مراتبہ اکی طرح جیسے آسمان سے باہیں کرتا تھا، اپنے اسکام میں ساقوں زمین نک جی پہنچا  
ہوا تھا اور ہندوستان بھی میں نہیں بکر و مرد اور شام اور عرب و عجم، کابل و قندھار، بخارا  
و خراسان، چین و تبت وغیرہ، دنیا کے تمام گوشوں سے نظر آتا تھا اور عاشقان سنت  
اس کے سبز پھر ریہ کو دُور بھی سے دیکھ کر سنت بھوئی کی حکم اس سے پال لیتے تھے اور  
انکھ بند کیجے چلے آتے تھے۔ اور دیوبند کی گلیوں میں پھرتے نظر آتے تھے اور یہاں کی  
خشک روٹی اور دال کر بریلی کے بدعت خانہ کے قورما پلاو پر ترجیح دیتے تھے، اور  
باوشاہی سے بھی بہتر ہے گدا فی تیری

کاغرہ بننے کرتے تھے حوالیہ مِنْ حَكْلٍ فِي تَعْمِيقٍ کاظمارہ دیکھ کر خاصاً جائے  
ہمہ تن پوری توجی الخی حضرات کے اثر مٹانے کی طرف فرمائی۔ حضرت شیدر ظلم درج پر  
سترو جس سے اگر ثابت فرمائے فقہائے کرام کا اجماعی قطعی فیصلہ قرار دے کر خود احتیاط  
کیجئی جن کی بنای پر خود فقہائے کرام اور اصحاب فتویٰ عظام کے نزدیک خود سعی جسہ  
معتمدین کے کافر ہو چکے تھے مگر حضرات موصوفین حضرت مولانا مولوی محمد قاسم صاحب  
حضرت مولانا مولوی رشید احمد صاحب قدس سرہم اور حضرت مولانا مولوی خلیل احمد صاحب  
اور حضرت مولانا مولوی اشرف علی صاحب دامت برکاتہم کا نام لے کر قطعی بخیری کی اور  
یہ کہا کہ جوان کے کافر کرنے میں تزویہ و تائل اور شک کرے وہ بھی قطعی کافر ہے۔ حضرت  
مولانا نافوقی پر غیر ملائم کے انکار کرنے کا الزام لازم کیا۔ اور حضرت مولانا گنگوہی  
پر افراہ کیا کہ وہ خدا کے کذب بالفعل کے جائز رکھنے والے کو مسلمان سُنّتی بتاتے ہیں  
حضرت مولانا خلیل احمد صاحب مدحت فیض ہم کی جانب یہ عنایت فرمائی کہ وہ براہین  
قاطعہ ہیں تصریح کرتے ہیں کہ الجیس عین کا علم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم سے  
نیادہ ہے۔ حضرت مولانا اشرف علی صاحب دامت برکاتہم پر یہ بتان لکھا یا کہ  
حفظ الایمان میں تصریح کی کہ جس قدر علم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حاصل ہے اتنا

تو ہر صبی و مجنون و بہائم کو بھی حاصل ہے، لیکن چونکہ خانصاحب کا علم و فضل و تدبیر  
تالیل اعتماد نہ تھا، اس وجہ سے یہ صخور عربی عبارت کی کتاب المعتمد المستند میں لکھے  
گئے اس کی تصدیق علامہ حرمین شریفین سے کراچی اور اس کا نام حسام الحرمین علی  
منحر الحکر والمین رکھ کر تمام ہندوستان میں فرد مجاہد یا کہہ دیکھو علامہ حرمین  
شریفین نے ہمارے قلاں نواس مخالفت کی قطعی تکفیر کروی، اب ان کے کفر میں کیا شک  
باقی رہا۔ حالانکہ یہ بالکل افتراض ہے جو السحاب المدار اور توضیح البیان  
وغیرہ کے دیکھنے سے معلوم ہو سکتا ہے۔ خانصاحب کی اس مجرمانہ کارروائی کی خبر بعض  
علماء مدینہ منورہ کو ہوئی تب ان حضرات نے یہ پیش سوالات حضرات علماء دیوبند  
کی خدمت مبارک میں بھیجی کہ آپ کا ان میں کیا خیال ہے؟ اس کو صاف لکھیے تاکہ حق و  
باطل واضح ہو جائے چنانچہ فخر العلماء و ملکمین حضرت مولانا مولوی خلیل احمد صاحب  
مدرس اول مدرسہ مظاہر العلوم سہار پور نے ان کے جواب لکھ کر ہمیں شریفین کے  
علماء کی خدمت مبارک میں پیش فرماتے، علامہ حرمین شریفین تزادہ الحمد شرف و تحریما  
و علماء مصر و حلب و شام و دمشق نے ان کی تصحیح و تصدیق فرمائی اور یہ لکھ دیا کہ یہ  
عکاید صحیح ہیں، ان کی وجہ سے نہ کوئی کافر ہو سکتا ہے، نہ بمعتی اور نہ اہل السنۃ و  
المجاعت سے خارج۔ اہل اسلام کی اللاح کی غرض سے علماء حرمین شریفین و مصر و  
حلب و شام و دمشق کی تصدیقات بصورت رسائل مسئلہ یہ المہند علی المفند  
معروف به تصدیقات لد فم التطبیقات مع ترجمہ المسنے بر مااضی الشفوتین  
علی خادع اهل الحرمین طبع کر دیا گیا تاکہ اہل اسلام کو خانصاحب کی ایمانداری  
پوری پوری طرح سے معلوم ہو جاوے، اب اہل ایمان خانصاحب سے دریافت  
فرمادیں کہ آپ نے حسام الحرمین پر یہ تحریم فرمایا ہے کہ یہ طلاق ہے سب کے  
مرے مُرتد ہیں با جادع امت اسلام سے خارج ہیں اور پیشک برازیلہ اور دردر

اور غزوہ اور فتنہ اُبی خیریہ اور مجھم الانتہا اور دس مختار وغیرہ عتمد  
کتابوں میں ایسے کافروں کے حق میں فرمایا ہے کہ جوان کے کفر و عذاب میں شک  
کر سے خود کافر ہے۔ انتہی۔ پھر صفحہ ۳۴ پر نہے، حمد و صلوات کے بعد میں کتابوں کہ  
یہ طائفہ جن کا ذکرہ سوال میں داقع ہے، خلام احمد قادیانی اور رشید احمد اور جوان  
کے پریو ہوں جیسے خلیل احمد نصیحتی اور اشرف علی دغیتو، ان کے گھر میں کوئی شبہ  
نہیں، نہ شک کی مجال، بلکہ جوان کے گھر میں شک کرنے بلکہ کسی طرح کسی حال یعنی  
کافر کرنے میں ترقف کرے اس کے گھر میں بھی شک نہیں۔ انتہی۔ اور حضرات علماء  
حرمین شریفین و مصر و حلب و شام ان تمام حضرات کو مسلمان اور ان کے جملہ عقائد کو  
عائد اہل سنت لکھ کر ان کی تصحیح و تصدیق فرماتے ہیں تو اب جناب کے فتویٰ کے  
موافق یہ تمام حضرات اور جملہ اہل عرب و روم و دمشق و شام و مصر و عراق کیا قطعی کافر  
ہو گئے۔ کیا جوان کے گھر و عذاب میں شک کرے، وہ بھی کافر ہے۔ معاذ اللہ العظیم  
ونعوذ باللہ من الشیطون الرجيم -

مسلمانو، یہ ہے خانصاحب کی محبت سنت، اور یہ ہی وہ اہل سنت الجماعت  
کہ دنیا میں کسی کو بھی مسلمان نہ چھوڑا۔ بڑے بڑے کفار جو اسلام کے مٹانے کی تدبیر میں حصہ  
ہیں۔ خانصاحب نے ایک نتے سے گویا سب کی مرادیں پوری کر دیں۔ مگر اسلام کا مٹا  
دنیا کرنی آسان کام نہیں ہے۔ کوئی اپنا سخن دین دنیا میں کلاکرے مگر افتاب اسلام تو  
قیامت تک تباہ ہی رہے گا۔ جو نکہ لمیں فرقہ پلیتہ عالم یحباب احمد رضا  
خانصاحب پر طیوی کی حسام الحرصین کی حقیقت ملکش، ہو گئی کہ خانصاحب  
نے جو کچھ لکھا تھا، وہ محسن افراطے خالص تھا۔ علماء کام حضرات دیربند کو کافر نہ کئے اور  
اہل کے گھر میں کسی طرح شک و تردید نہیں کرے، وہ بھی قطعی کافر ہے۔ اس لیے اس  
حالہ کے دلکھنے سے واضح ہو جلتے گا کہ علماء حرمین شریفین زادہہ اللہ شرفًا و تکویعًا

حضرات دیوبند کے عظامہ کی تصحیح فرمائے ہے ہیں۔

پس اب دیکھنا ہے کہ علما حصالب اپنے قول سے رجوع کرتے ہیں یا نہ۔ دیوبند کے ساتھ تمام علماء حرمین شریفین و صحر و حلب و شام و دمشق سب کی تغیر کرتے ہیں لیکن کمر تمام علماء حضرات دیوبند کو مسلمان کہتے ہیں اور رد المحتار علی روس المحتار جو کہ حضرات دیوبند ربانی و تجویز عالمہ بناء نے جا رہے ہیں۔ اب تم دیکھیں کہ خالصاحب کے پاس کون سی ترکیب اور کامست ہے جس سے علماء دیوبند تو کافر ہیں اور علماء حرمین شریفین و صحر و حلب و شام مسلمان بنے رہیں۔

حضرت مولانا خلیل الرحمن صاحب مدفیع ضمیر کو کہیں علماء تحریر کرتے ہیں کہیں یکتا نے زمانہ، کہیں اخی العزیز، کہیں شیخ وقت، کہیں مقتدی اے امام اور کہیں مشیو اے امانت۔ چنانچہ تعاریف و تصاویر کے الفاظ سے ناظرین پر واضح ہو گا، اور جو برداشت حضرات علماء حرمین شریفین کا بوقت ملاقات جسمانی مولانا محمد درج کے ساتھ ہو اور زبانی لقتلو پر جو وقعت و عزت ان حضرات کے قریب میں پیدا اور جوارت سے ظاہر ہوئی، اس کا تذکر کیا کیا جائے کہ مسافر و معافہ و انساط کے علاوہ سلطان و جہاں جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مسجد مکرم میں مدینۃ الرسل کے میسیوں شہزادوں نے مولانا محمد درج کے تلذذ کو فخر کیا، مسلمانوں نے اپنے ولی اللہ کے علاوہ صحابہ کی اجازت حمل فرما کر مسرور و متفتح ہوئے۔ وَذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ  
وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْمُظْلِمِ

عن تعالیٰ شان کے الی احساناتِ جلید کا ذکر کرنا چونکہ عاصدوں کی کلس بڑھتا ہے۔ اس لیے تفصیل بیان نہیں کی جاتیں۔ منصفانہ نظر سے دیکھنے والے کو یہ رسالہ ہو کافی ہے جس کی جعل ثہر و مستخطی ہمارے پاس محفوظ ہے اور سطہ و عمدہ نقل عام طور پر درجہ ناظر ہے۔ اس وجہ سے عرض ہے کہ جملہ الہی اسلام نہایت اطیناں سے

الْمَهْنَدُ اور اس کے ترجیبہ کو ملاحظہ فرمائیں تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ حضرات علماء کرم  
دیوبند کے عقائد بالکل صحیح اہل اہانت و الجھادت کے مرفق نہیں اور تجدید اہل حق علماء بانی  
حضرات علماء کے ساتھ ہیں نہ کہ خالص اصحاب کے۔ سواب کوئی بات ایسی باقی نہیں  
رہی جس کو اہل بدعتات ان حضرات کی طرف مذوب کر کے غیر مغلوب رہا گی کہ سکیں۔  
خالص اصحاب کا مکر کھل گیا اور ان کی تدبیر کا خاتمہ ہو چکا۔ والحمد للہ علی ذالک ۔  
خالص اصحاب فقط حضرات دیوبند اور نادمان مُشتَّت ہی کے مخالفت اور دشمن  
نہیں ہیں۔ ان کے انداز سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ وہ نفس اسلام ہی کے دشمن ہیں۔  
اگر ان کا بس چلے تو سب کو جہاں پہنچا میں بعلوم ہے۔ مگر اللہ تعالیٰ اس دین کا حافظ  
ہے، اس لیے آسمان کا تحریر کا محل میں آتا ہے اور جو اس شریعت بپیضا میں رخنے والی  
کرتا ہے خود رو سیاہ اور زلیل و خارج بتتا ہے۔

چونکہ یہ تمهید ہے رسالہ مہنڈ کی۔ اس لیے اختصار مخطوط رکھ کر بعد ایک فایض  
درج کر دی گئی ہے۔ اسی حساب میں کو اس مبحث کی تفصیل مطلوب ہو ائمہ تشییع  
الاویمان بالستہ والقرآن کو ملاحظہ فرماؤں جس میں خالص اصحاب کی عمری اسی  
قدر می تھیں مذکور ہے اور رسائل مفصلہ ذیل جو خالص اصحاب کے درمیں لکھے گئے  
ہیں مطالعہ کریں :

اسکات الحعندی ، فاصمۃ الظہر ، الطین الازب ، السهل  
علی الحیل ، الحتم علی لسان الحصم -

---

لَمْ يَرَكُوكُمْ إِلَّا مُخْلِقًا فِي  
 نَحْنُ نَحْنُ الْأَوَّلُونَ

لیہا العلماء الكرام والمجاهيدۃ  
 العظام قد نسب الى ساحتکم  
 الکرمیۃ انس عقائد الوهابیۃ  
 قالوا باوراق ورسائل لا نعرف  
 معانیها الا خلاف المسان فرجو  
 ان تخبرونا بحقيقة الحال و  
 مرادات المقال ونحن نسئلکم  
 عن امور اشتهر فيها خلاف  
 الوهابیۃ عن اهل السنة والجماعۃ

سبب ہم ہمین سمجھ سکے۔ اس لیے امید  
 کرتے ہیں، ہمیں حقیقتِ حال اور قول کے  
 مراد سے مطلع کر دے اور ہم قم سے چند  
 امور ایسے دریافت کرتے ہیں جن میں مذکور  
 کا اہل سنت والجماعۃ سے خلاف مشوہد

## پہلا اور دوسرا سوال

## السؤال الاول والثاني

(۱) ما قولکم في شد الرجال الى زيارة  
 سید المکافئات عليه افضل الصلوات  
 والتحيات وعلی ارز وصحابہ

کیا فاتتے ہو، شد وحال میں سید المکافئات  
 عذر الصلوٰۃ والسلام کی زیارت کے لیے

۴۱) ای الامرين احب اليکم و افضل  
نحو سے نزدیک اور تھا سے اکابر کے  
نزدیک ان درجاں میں کون امر پسندید و  
افضل ہے کہ زیارت کرنے والا بوقت مغرب  
زیارت خود انحضرت صلی اللہ علی السلام کی  
زيارة کی نسبت کرے یا مسجد نبویؐ کی بھی،  
حالانکہ دہبیہ کا قول ہے کہ مسافر مدینہ منورہ  
کو مرت مسجد نبویؐ کی نیت سے مغرب کرنا چاہیے  
لدى اكابركم للزائره لينوى وقت الاستحال للزيارة زيارة عليه السلام اوينوى المسجد اياضا وقد قال الوهابيۃ ان المسافر الى المسینۃ لاينوى الا المسجد النبوی۔

## جواب

## الجواب

شروع اللہ کے نام سے جو نہایت ہمہلی ہے حلال  
اور اسی سے موارد توفیق درکار ہے، اور  
اس کے قبضہ میں ہیں تحقیق کی بائیں۔

حمد و صلوات و سلام کے بعد  
اس سے پہلے کہ ہم جواب شروع  
کریں جانتا چاہیے کہ ہم اور ہمارے مشائخ  
اور ہماری ساری جماعت بحمد اللہ فروحدات  
یعنی مقلد ہیں مقتدی ائمۃ خلق حضرت امام جامی  
امام عظیم ابوحنیفہ نمان بن ثابت رضی اللہ عنہ  
عتر کے، اور اصول و اعتماد بیات میں  
پیروی ہیں امام ابوالحسن اشعری اور امام  
ابو منصور ماتریبی رضی اللہ عنہما کے اور

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
وَمِنْهُ نَسْأَلُ الْعُوْنَ وَالتَّوْفِيقَ  
وَبِسْدَةِ اَزْمَةِ التَّحْقِيقِ۔

حَمَدًا وَمَصْلِيًّا وَمُسْلِمًا  
لِيَعْلَمَ اُولَاءِ قَبْلَ اَنْ يُشَعَّ  
فِي الجواب اَنَا بِحِمْدِ اللَّهِ وَمُشَلَّى  
رَضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ اَجْمَعِينَ وَ  
جَمِيع طَائِفَتِنَا وَجَمِيع اُتْنَا مَقْلُدُنَا  
لَقْدُوْدَةِ الْاَنَامِ وَذِرْوَةِ الْاسْلَامِ اَمَام  
الْهَمَامِ الْاَمَامِ الْاَعْظَمِ اَبِي حَمْيَقَةِ  
الْتَّعْمَانِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فِي  
الْفَرْوَعِ وَمُتَّبِعُوْنَ لِلْاَمَامِ الْهَمَامِ  
ابِي الْحَمْسِ الْاَشْعَرِيِّ وَالْاَمَامِ الْهَمَامِ

طريقہ اے سو فیہ میں ہم کو انتساب حاصل  
ہے سلسلہ عالیہ حضرات نقشبندیہ اور  
طريقہ زکیہ مشائخ پچشت اور سلسلہ عجیبیہ  
حضرات قادریہ اور طرقیہ مرضیہ مشائخ سہروردیہ  
رضی اللہ عنہم کے ساتھ۔

ابی منصور الماتریدی رضی اللہ عنہم  
عنہما فی الاعتقاد والاصول فی  
منتبون من طرق الصوفیة  
الى الطریقۃ العلیۃ المنسوبۃ  
الى السادة المقتشبندیۃ و  
الطریقۃ الزکیۃ المنسوبۃ  
الى السادة الجشتیۃ و المـ  
الطریقۃ البهیۃ المنسوبۃ الى  
السادة القادریۃ و الى الطریقۃ  
المرضیۃ المنسوبۃ الى السادة  
السہروردیۃ رضی اللہ عنہم اجمعین

ثـ ثانیاً انا لانتظم بكلام و  
لانقول قولوا في الدين الا وعليه عندنا  
دلیل من الكتاب او السنة او اجماع  
الامة او قول من ائمة المذهب  
ومع ذلك لامدعى انا المبعوثون من  
الخطاء والنیان في صلة القلم و  
ذلة اللسان فأن ظهر لنا انا الخطانا فـ  
قول سواء كان من الاصول او الفرع  
فما يعنينا الحباء ان نرجع عنه و فعلـ  
بالرجوع كيف لا وقد رجع ائمـتنا رضوا

الله عليهن فكثير من اقوالهم حتى ان  
امام حرم الله تعالى المحترم اماماً من  
التابعين رضي الله عنه لم يبق مسئللة  
الاولى فيما اقبل جديد والصحابه رضي  
الله عنهم رجعوا في مسائل الى اقوال  
بعضهم كما لا يخفى على متتبع الحديث  
فلو ادعى احد من العلماء ان اعتناظ  
حكم ما كان من الاعتقادات فعلية  
ان ثبت بعض من ائمة الكلام و  
ان كان من الفرعانيات فيلزم ان يدلي  
بنهاية على القول الرابع من ائمة  
المذاهب فإذا فعل ذلك فلا يكون  
متنازع شاء الله تعالى الا الحسنة القبل  
بالقلب واللسان وزيادة الشكر  
بالجنان واسكان -

وثالثاً ان في اصل اصطلاح  
بلاد الهند كان اطلاق الوهابي على من  
ترك تقليد الائمة رضي الله تعالى عنهم  
ثم اتسع فيه وغلب استعماله على من عمل  
بالمسنة السنوية وترك الامور المسخرة  
الشيعية والوسوم القبيحة حتى شاع في  
تبريز بيات يركب سرير مهندستان ميلان  
کلا اعمال اس شخص کے لیے تھا جو ائمه رضي الله  
عنهم کی تقلید چھوڑ دیجئے پھر ایسی وحدت ہی کی  
کہ یہ لفظ ان پر بولا جاتے لگا جو سنت محمد یا پر  
عمل کریں اور بخات رسیدہ و رسول قبیحہ کو چھوڑ  
دیں۔ بیان یہ کہ یہی ائمہ اور اس کے

بمبئی دنوازیها ان من منع عن سجدة  
 قبور الاولیاء وطوابنها فهو وھابی بل و  
 من اظهر حرمة الربوا فهو وھابی وان  
 مكان من اکابر اهل الاسلام وعظمائهم  
 ثم اتسع فی حقیقی صار سُلْطَانِ هَذَا الْوَ  
 قال رجل من اهل الهند لرجل انه  
 وھابی فهو لا يدل على انه فاسد العقيدة  
 بل يدل على انه سُلْطَانِ حنفی عامل بالسنة  
 بحسب عن البداعۃ خافت من الله تعالیٰ  
 فاذکر کتاب المعصیة ولما كان مشائخنا  
 رضی الله تعالیٰ عنهم یسعون في احیاء  
 السنة ویشترون في احمد بن حیران  
 البداعۃ خذب جمل ابلیس عليهم وحرقو  
 کلامهم وہبتوهم واقتروا عليهم العذاب  
 ودموهم بالوهابیة وحاشاهم عن ذلك  
 بل وتلك سنة الله التي سهّل في مخواص  
 اولیاءه کا قال الله تعالیٰ فی کتابه  
 وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ حَدْقَّا  
 شَيْطَانِ النَّاسِ وَالْجِنِّ يُوَجِّي بَعْضَهُم  
 إِلَى بَعْضٍ زَخْرَفَ الْقَوْلَ غَرُورًا وَ  
 لَوْمَ شَاءَ رَبُّكَ مَا قَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا

نوں میں پر مشورہ ہے کہ جو مولوی اولیاء کی  
 قبروں کی سجدہ اور طواف کرنے سے منع کئے  
 وہ وہابی ہے۔ بلکہ جو سوچ کی تحریک طاہر کے  
 وہ بھی وہابی ہے گوئیا ہی طیا مسلمان کیوں ہو  
 اس کے بعد لفظ وہابی ایک ٹالی کا لفظ بن گیا،  
 سو اگر کوئی ہندی شخص کسی کو وہابی کہا ہے  
 تو یہ طلب نہیں کہ اس کا عقیدہ فاسد ہے بلکہ  
 یہ مخصوص ہوتا ہے کہ وہ سُنْنَتِ حنفی ہے ملت  
 پر عمل کرتا ہے۔ بعثت سے بچا ہے اور حصیت  
 کے ارکاپ بین ائمۃ تھامی سے درتا ہے اور پوچھ  
 ہے مسائیخ رضی الله تعالیٰ عنہم احیا پڑست  
 میں سے کرتے اور بعثت کی اگر بجا نہیں میں  
 مستعد رہتے تھے اس یہ شیطانی اشکر کو  
 اُن پر غصہ آیا اور ان کے کلام میں تحریک کر  
 ڈالی اور ان پر بہتان باندھے طرح طرح کے افترا  
 اور خطا بیہمیت کے ساتھ تمہم کیا مگر حاشا کر  
 وہ ایسے جعل بلکہ ایسے کہ ملت اللہ ہے  
 کہ جو خواص اولیاء میں ہمیشہ جباری رہی ہے  
 چنانچہ اپنی کتاب میں خود ارشاد فرمایا ہے اور  
 اسی طرح ہم نے ہر نبی کے دشمن بنادیے ہیں  
 جن وہ اس کے رشیاطیں کہ ایک دس کے کی تقریب

يفترون فلما كان ذلك في العين  
 صلوات الله عليهم وسلم وجب  
 ان يكون في خلفائهم ومن يقوم  
 مقامهم كما قال رسول الله صلى  
 الله عليه وسلم "نحن معاشر النبياء  
 اشد الناس بلاء ثم الامثل فما فعل  
 يعوق رحظهم ويكمل لهم اجرهم  
 فالذين ابتدعوا البدعات وما لوا  
 الى الشهوات واتخذوا لهم الهوى  
 والقوى النفهم في هاوية الردى  
 يفترون علينا الا كاذيب و  
 الباطيل وينسبون علينا الاضاليل  
 فاذافب علينا في حضرت حکم قول  
 يخالف المذهب فلا تلقنوا اليه لا  
 تقطروا علينا الاخير وان اختلع في  
 صدودكم فاكتبوا علينا ناخبيكم  
 بحقيقة الحال والحق من المقال  
 فانكم عندنا قطب دائرة الاسلام  
 جھوٹی بائیں ڈالتا رہتا ہے، دھوکا کے لیجاد  
 دے مجھ سے) اگر تم حمار ارب چاہتا تو یہ لوگ ایسا  
 کام نہ کرتے سچھپڑو ان کو ان کے افرا کو،  
 پس جب انبیاء علیم السلام کے ساتھ یہ ساحلہ نہ  
 تو زور ہے کہ ان کے جانشینوں اور فائدہ مقاموں  
 کے ساتھ بھی ایسا ہی ہو چاہپڑو رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ ہم انبیاء کا گردہ سب سے  
 زیادہ سور و بلاء ہے، بھر کامل اشہب ہجۃ کم اشہب تک ان کا  
 خط و افرار اور اجر کامل ہو جائے۔ پس مددیں جو  
 انتراع بدعاں میں ہنکھا اور شهوت کی جانب  
 مائل ہیں اور جنہوں نے خوبیش نفس کو اپنا معبود  
 بنایا ہے اور اپنے آپ کو ہلاکت کے گھر میں ڈال  
 دیا ہے، ہم پر ہجۃ ہتھاں باہر ہے اور ہماری نیاب  
 گرامی کی نسبت کرنے رہتے ہیں جو صاحب کبھی  
 آپ کی خدمت میں ہماری جانبی مدرس کر کے کوئی  
 مخالف نہیں قل بیان کیا کرے تو آپ اس  
 کی طرف التفات نہ فرمایا کریں اور ہمارے ساتھ ہنوز  
 کام میں لا دیں اور اگر طبع مبارکہ میں کوئی خطا ہے پہلا  
 سو تو کوئی بھیجا کریں یہم ضرور واقعی حال اور سچی بات  
 کی اطلاع دینگے اس لیے کہ آپ حضرات ہمارے  
 نزدیک مرکز وزارتہ الاسلام ہیں۔

# توضیح الجواب

## جواب کی توضیح

ہمارے نزدیک اور ہمارے شائخ کے نزدیک زیارت قبر سید المرسلین (صلی اللہ علیہ وسلم) اپنے قبر میں اعلیٰ درج کی قربت اور زیارت ثواب اور سبب حصول درجات ہے بلکہ واجب کے قریب ہے کو شیر حمال اور بدل حمال و مال سے نصیب ہو اور سفر کے وقت اُپ کی زیارت کی نیت کے اور ساتھ میں مسجد نبوی اور دیگر مقامات و زیارت گاہ تکے متبرکہ کی بھی نیت کرے، بلکہ بہتر ہے کہ جو علام ابن ہمام نے فرمایا ہے کہ غالباً قبر شریف کی زیارت کی نیت کے پھر جب مارکھ حاضر ہو گا تو مسجد نبوی کی بھی زیارت حاصل ہو جائے گی۔ اس صورت میں حباب رسالت تاب صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیم زیادہ ہے اور اس کی موافقت خود حضرت کے ارشاد سے ہو رہی ہے کہ جو میری زیارت کو آیا، کہ میری زیارت کے سوا کوئی حاجت اس کو نہ لائی ہو تو محظوظ ہو جائے کہ قیامت کے دن اس کا شکست ہوں۔ اور ایسا ہی عمارت مل جامی سے منقول ہے کہ انھوں

عندنا و عند مشائخنا زیارتہ قبر سید المرسلین (روحی فداہ) من اعظم القراءات و اهم المثوابات و اجمع لتبیل الدرجات بل قریبة من الواجبات و ان كان حصوله بشمل الرحال و بذل المهج و الاموال و ينوى وقت الارتحال زیارتہ علیہ الف الف تحیۃ و سلام و ينوى معاہ زیارتہ مسجدۃ صلی اللہ علیہ وسلم وغیرہ من البقاع والمشاهد الشریفة بل الاولی ما قال العلامة الہمام ابن الہمام ان یجرد التیة لزیارتہ قبورہ علیہ القبلۃ والتلام ثم یحصل له اذا قدم زیارتہ المسجد کان في ذلك زیارتہ تعطیہ و اجلاله صلی اللہ علیہ وسلم ویوافقہ قوله صلی اللہ علیہ وسلم من جاء في زائر لا تعلم لجنة الا زیارتی کان حقائقی ان اكون شفیع الله یوم العیمة وکذا نقل عن

نے زیارت کے لیے حج سے عالمہ مسفر کی  
 اور یہی طرز مذہب عشاں سے زیادہ طبا ہے  
 اب رہا وہ بستی کا یہ کتنا کہ مدینہ منورہ کی جانب  
 سفر کرنے والے کو صرف مسجدِ نبوی کی نیت  
 کرنی چاہتے ہیں اور اس قول پر اس حدیث کو دلیل  
 لانماں کجا وے نہ کسے جاویں مگر تین مسجدوں کی  
 جانب سویرہ قول مردوں نے اس لیے کہ حدیث  
 کیسی بھی عناصر پر دلالت نہیں کرتی بلکہ حجہ  
 فہر اگر غور کرے تو یہی حدیث بدلالت النص  
 جواز پر دلالت کرتی ہے کیونکہ جو علیت مساجد  
 کے دیگر مسجدوں اور مساجد سے مستثنی ہوتی  
 کی قرار پاتی ہے۔ وہ ان مساجد کی فضیلتی  
 تو ہے اور فضیلت زیارتی کے ساتھ بقعة  
 شریفہ میں موجود ہے اس لیے کہ وہ حصہ تین  
 جو حباب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتقاد  
 سار کہ کوئی کیمی ہرئے ہے علی الاطلاق افضل  
 ہے یہاں تک کہ کعبہ اور بکرش و کرسی پر بھی  
 افضل ہے چنانچہ فہر نے اس کی تصریح فرمائی  
 ہے اور جب فضیلت خاصہ کی وجہ سے تین  
 مساجدیں عمومی سے مستثنی ہو گئیں تو بدر جماں اولیٰ  
 ہے کہ بعد سار کی فضیلت علم کے سبب مستثنی ہے

العارف الشاعر الملا جامعی انه افرز  
 الزیارة عن الحج وهو اقرب لى المذهب  
 المحظیین واما ما قاله الوهابیة من  
 ان المسافر الى المدينة المنورة على  
 سلکها الفن تحیۃ لا ينوي الا المسجد  
 الشریف است لا بل بقوله عليه الصلوة و  
 السلام لعشقه الرحال الا الى الله مسجد  
 فردود لدن الحديث لا يدل على الممنع  
 اصلاً بل لتواءمله ذوقهم ثاقب لعلمهم  
 بخلاف النص يدل على الجواز فكان العلة  
 التي استثنى بها المساجد الثلاثة من  
 عموم المساجد والبقاء هو فضلها  
 المختص بها وهو مع الزیادة موجود  
 في البقعة الشرفیة فأن البقعة الشرفیة  
 والرحمۃ المنیفة التي ضم اعضاؤها  
 صلی الله علیہ وسلم افضل مطلقاً حتى  
 من السکبة ومن العرش والکرسی  
 كما صرخ به فقهاء نصاری صلی الله عنهم  
 ولما استثنى المساجد لذلک الفضل  
 الخاص فاقولی ثم اولی ان يستثنى البقعة  
 المباركة لذلک الفضل العام وقد

صرح بالسبيله كما ذكرناه بل يابسط  
منها شيخنا العلامه شمس العلماء العالمين  
مولانا شير الحمد الجنجوهي قدس  
الله سره العزيز في رسالته زبدۃ الناسك  
في فضل زيارة المسنینة المنورۃ وقد  
طبعت مراراً و ایضاً في هذا المبحث  
الشیف رسالت شیخ مشائخنا مولانا  
المفتی صدر الدین الدهلوی قدس  
الله سره العزيز اقام فيها الطامة الكبرى  
على الوہابیۃ ومن وافقهم اقی بیراهین  
قاطعة و حج ساطعہ سماں الحسن المقال  
في شرح حدیث لادش الرجال طبعت  
واشتهرت قلیراجع اليها والله تعالیٰ اعلم

ہمارے بیان کے موافق بلکہ اس سے بھی زیادہ  
بط کے ساتھ اس سلسلہ کی تصریح ہمارے شیخ  
شمس العلماء حضرت مولانا مولوی رشید احمد گنگوہی  
قدس ترکونے اپنے رسالت الزمۃ الناسک کی  
فصل زیارت مدینہ منورہ میں فرمائی ہے، جو  
بارہ طبع ہو چکا ہے زیر اسی سمجھتے ہیں ہمارے  
شیخ الشائخ مفتی صدر الدین دہلوی قدس ترکونہ  
کا اکیل رسالت التصنیف کیا ہوا ہے جس میں مولانا  
نے وہ بیہ اور ان کے موافقین پر قیامت مُحَا  
دہ اور نیز کن دلائل ذکر فرمائے ہیں۔ اس کا نام  
اُس المتالی فی شرح حدیث لا اشد الرحال ہے  
وہ طبع ہو کر مشترک ہو چکا ہے، اس کی طرف  
رجوع کرنا چاہیے۔

## تمیسراً و رحْوَ مَحَاسِل

کیا دنخات کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وسلم کا تو شل لیستنا دعاوں میں جائز ہے  
یا نہیں؟

تمہارے نزدیکی سمعت صاحبین یعنی انبیاء و مصطفیٰ  
اور شدادر و اولیاء اللہ کا تو شل بھی جائز

## السؤال الثالث والرابع

۱۔ هل للرجل ان يتولى في دعواته  
بالتبني صلی اللہ علیہ وسلم بعد الوفاة  
ام لا؟

۲۔ ایجوز التوسل عند حکم بالسلف  
الصلحین من الانبياء والصلادقین

را الشهداء والولیاء رب المظلومین ام لا؟ ہے یا ناجائز؟

## الجواب

ہمارے نزدیک اور ہمارے شائخ کے نزدیک دعائیں میں اپنیا، وصلما، و اولیا، و شهداء و صدیقین کا توسل یا ایز ہے۔ ان کی حیات میں یا بعد وفات باس طور کر کیجئے یا افسوس میں بوسیلہ خلاں بزرگ کے ٹھہر سے دعا کی قبولیت اور حاجت برداری چاہتا ہوں اسی جیسے اور کلمات کیجئے چنانچہ اس کی تصریح فوائد ہے ہمارے شیخ مولانا مشاہ محمد احسان ولہی ثم الکرنی نے پھر مولانا رشید عمد گھلوہ نے بھی اپنے قاتوی میں اس کو بیان فرمایا ہے جو چھپا ہوا آج کل لوگوں کے انہوں میں موجود ہے، اور یہ رسم اس کی پہلی جلد کے صفحہ ۹۲ پر مذکور ہے۔ میں کافی چاہے

وکیوں۔

عندنا و عند مشائخنا یجوز التوسل فی الدعوات بالافتبااء والمصالحین من الاولیاء والشهداء والصدیقین فی حیویتهم وبعد وفاتهم بآن یقول فی دعائة التهم افی اتوسل اليك بفلان ان تجیب دعوی و تقضی حاجتی للغیر لکی کما صرخ به شیخنا و مولا نا الشاہ محمد اسحق الدہلوی ثم المهاجر الملکی ثم بیته فی فتاواہ شیخنا و مولانا رشید الحمد الحنگوہی رحمۃ اللہ علیہما فی هذی الزمان شائعة مستفیضۃ بآیاتی الناس و هذی المسئلة من ذکورة علی صفحہ ۹۳ من الجلد الاول منها فلیراجع اليه من شیخ

## پانچواں سوال

## السؤال الخامس

ما قولک فی حیویة النبی علیہ الصلوٰۃ

کیا فرماتے ہو جاپ رسول اصلی اللہ علیہ وسلم

کے قبر میں حیات کے متعلق کہ کوئی خاص حیات  
آپ کو حاصل ہے یا عام مسلمانوں کی طرح برسنی  
حیات ہے۔

والسلام فی قبرۃ الشریف ھل ذلک امر  
مخصوص به ام مثل سائر المؤمنین  
رحمۃ اللہ علیہم حیوتہ بر رخیہ۔

## جواب

## الجواب

ہمارے نزدیک اور ہمارے مشائیع کے  
نزدیک حضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی قیری مبارک  
میں زندہ ہیں اور آپ کی حیات دُنیا کی سی ہے  
بلامکلف ہونے کے اور یہ حیات مخصوص ہے  
آن حضرت اور تمام انبیاء علیہم السلام اور شہدا  
کے ساتھ یہ زندگی نہیں ہے، جو حاصل ہے تمام  
مسلمانوں تک سب اور میں کو چنانچہ علم سیوطی  
نے اپنے رسالت "ابناؤ الادکیا بحیوة الافداء"  
میں بتھرئے لکھا ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ  
علام نقی الدین السبکی نے فرمایا ہے کہ انبیاء  
و شہدا کی قبر میں حیات ایسی ہے جسی کی دُنیا  
میں بھی اور موسیٰ علیہ السلام کا اپنی قیری میں  
نماز پڑھنا اس کی دلیل ہے کیونکہ نماز زندہ  
جسم کو علاج ہتی ہے۔ انہیں اس سے ثابت  
ہوا کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات دُنیوی  
ہے اور اس معنے کہ بر رخیہ بھی ہے کہ عالم

عنہا وحد مثاً نخنا حضرۃ الرسالۃ  
صلی اللہ علیہ وسلم حیّ فی قبرۃ الشریف  
و حیوتہ صلی اللہ علیہ وسلم دُنیویۃ  
من غیر تکلیف وہی مختصہ بہ  
صلی اللہ علیہ وسلم و جمیع الانبیاء  
صلوات اللہ علیہم والشہداء بر رخیہ  
کما ہی حاصلۃ سائر المؤمنین بل  
لجمیع الناس کما فص علیہ العلامۃ  
السیوطی فی رسالتہ ابناؤ الادکیاء  
جیحوۃ الانبیاء حیث قال قائل الشیعۃ  
نقی الدین السبکی حیوتہ الانبیاء و  
الشہداء فی القبر کھیوہم فی الدنیا  
و پیغمبر مسیح صلوات موسیٰ علیہ السلام  
فی قبریہ فان الصلوۃ تسدیع جسلا  
حیا الآخر ما قال فثبت بہذا ان  
حیوتہ دُنیویۃ بر رخیہ لکوہما فی عالم

برنخ میں حاصل ہے اور ہمارے شیخ مولانا  
محمد قاسم صاحب قدس سرہ کا اس بخشش میں  
اکیس سو تعلیم رسم ادیبی ہے نہایت دقيق اور  
انوکھے طرز کا یہ شل جو طبع ہو کر لوگوں میں  
شائع ہو چکا ہے۔ اس کا نام آبِ حیات  
ہے۔

**البرزخ ولشیخنا شمس الاسلام و  
الذین محمد فاسم العلوم علی  
المستفیدین قدس الله سره العزيز  
فی هذه المبحث رسالة مستقلة  
دقيقة المأخذ بلدية المسلمين  
يرمثلها فقد طبعت وشاعت في الناس  
واسمها ألب حیات ایماء الحیة**

---

## السؤال السادس

کیا حاجز ہے مسجد نبوی میں دعا کرنے والے کو  
یہ صورت کو قبر شریعت کی طرف منہ کر کے  
کھڑا ہوا رحافت کا واسطہ کے کرچ تعالیٰ  
سے دعما نگے۔

هل للداعی في المسجد النبوی ان  
 يجعل وجهه الى القبر المنيع في مثل  
 من المولى العجليل متوسلاً بمنجي  
 الفخيم التبليل۔

## الجواب

اس میں فضاء کا اختلاف ہے جیسا کہ ملا  
علی قارئ نے مسلک منقطع میں ذکر کیا ہے  
فرماتے ہیں معلوم کرو کہ ہمارے بعض مشائخ  
ابوالثیث اور ان کے پیروکاری و مسروجی  
وغیرہ نے ذکر کیا ہے کہ زیارت کرنے والے

اخالف الفقهاء في ذلك كما ذكره  
الملأ على القارئ وحمد الله تعالى  
في المسلاك والمنقطع فقال ثم  
اعلم انه ذكر بعض مشائخنا كابي  
الليث ومن تبعه كالرماني والمرجوبي

انه يعْقَلُ الزائِرُ مُسْتَقِبِلَ الْقَبْلَةِ لَكُنَّا  
رواية الحسن عن أبي حذيفة رضي  
الله عنهما شَهَادَةً نَفْلَةً عَنْ أَبْنَى الْهَامَرِ  
بَايْنَ مَا نَفَلَ عَنْ أَبْنَى الْلَّيْثِ مَرْدُودٌ  
بِمَا رَوَى أَبُو حَذِيفَةَ عَنْ أَبْنَى عَمِّهِ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ مِنَ السَّنَةِ  
أَنَّ تَأْتِيَ تِبَرُّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ فَتَسْتَقِبِلُ الْقَبْرَ يُوجَهُكَ ثُمَّ  
تَقُولُ "السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيَّهَا الْمُتَبَّعُ وَ  
رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ اِيَّهَا بِرُولَيَّةٍ  
أَخْرَى أَخْرَجَهَا مَجْدُ الدِّينِ الْلَّغْوَى  
عَنْ أَبْنَى الْمَبَارَكَ قَالَ سَمِعْتُ أَبَحْدِيَّةَ  
يَقُولُ قَدْمَ أَبُو اِيَّوبَ السَّعْدِيَّةَ وَإِنَّ  
بِالْمَدِّيَّةِ فَقِلْتُ لَا نَظَرْنَ مَا يَصْنَعُ  
فَجَعَلَ ظَفَرَةً مَمَالِيَ الْقَبْلَةِ وَوَجَهَهُ  
مَمَالِيَ وَجْهَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَبَكَ غَيْرَ مُتَبَّعٍ فَقَامَ  
مَقْعَدُ فَقِيَّهٖ ثُمَّ قَالَ الْعَلَمَةُ الْفَارَى  
بَعْدَ نَفْلَهٖ وَقِيَّهُ تَبَدِّيَهُ عَلَى أَنَّ هَذَا  
هُوَ مُخْتَارُ الْأَئْمَامِ بَعْدَ مَا كَانَ مُتَرَدِّداً  
فِي مَقْعَدِ الْمَرْأَمِ ثُمَّ اجْمَعَ بَنْ الرَّوْلَيْنِ  
كَمَا يُنْذَرُهُ هُنَّا مَنْ سَلَّى إِلَيْهِ الْمَرْأَمَ

میکن الخ کلام الشرف فظہر بھذا  
انہ یجوز کلا الامرین لکن المختار  
ان یستقبل وقت الزیارت ممایلی وجه  
الشہیت صلی اللہ علیہ وسلم وہو المخوا  
بہ عن دنا و علیہ عملنا و عمل عشائخنا و  
مکذا الحکم فی الدعاء کما روى عن  
مالك رحمه الله تعالى لما سأله بعض الخلفاء  
وقد صرخ به مولانا الگنگوھی فی رسالتہ  
زبدۃ المناسک واقامستلة التوسل  
فقد امرت فی تحریک حکم ص

نے بھی کہا کہ دونوں برادرین میں تطبیق نمکن  
ہے انہی غرض اس سے ظاہر ہو گیا کہ جائز دونوں  
صورتیں میں گذاہی میں ہے کہ زیارت کے  
وقت چھوٹے بارک کی طرف منہ کر کے کھرا ہونا  
چاہیے اور میں ہمارے نزدیک مستحب ہے اور  
اسی پر ہمارا اور ہمارے شاگرد کا عمل ہے اور  
یعنی مکرم دعا مانگنے کا ہے جیسا کہ امام مالک ہے  
مردمی ہے جیکہ ان کے کمی خلیفہ نے ان سے سند  
درافت کیا تھا اور اس کی تصریح مولانا لگنگوھی اپنے  
رسالہ زبدۃ المناسک میں کہ کچھ میں درتوں کا  
مسئلہ بھی سفر ۷، ع۳۴ میں گز دیکھا ہے۔

## السؤال السابع

ما قولکم فی تکثیر الصلوٰۃ علی النبی  
صلی اللہ علیہ وسلم وقراءة دلائل  
الخيرات والآوراد .

کیا فرماتے ہو جاپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
پر کبترت وہ رو و صحیبہ اور ولآل الخیرات اور دیگر  
اوراد کے پڑھتے کی بابت ۔

## جواب

یستحب عندنا تکثیر الصلوٰۃ علی النبي  
صلی اللہ علیہ وسلم وہو من ارجحی

ہمارے نزدیک حضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر  
قد ومشعرت کی کثرت سخت اور نہایت ہوتی ہے

## الجواب

الطاعات واحب المستحبات سوال کان اجو تواب طاعت ہے خواہ ولائل الحجارات پڑھ  
 بقراءة الدلائل والادرداد العقولية  
 کرجو یا درود شریف کے دیگر رسائل متوفی کی  
 تواتر سے ہو، لیکن افضل ہمارے نزدیک  
 دو درود ہے جس کے لفظاً ہمی حضرت سے  
 سُقْلَ هِنْ گو غیر منتقل کا پڑھنا بھی فضیلت سے  
 خالی نیں اور اس بشارت کا استحق ہو ہی جگہ  
 کہ جس نے مجھ پر ایک بار درود پڑھا حق تعالیٰ  
 اس پر مرتۂ محبت بھیجی گا۔ خود ہمارے  
 شیخ حضرت مولانا گنگوہی قدس سترہ اور دیگر  
 مشائخ ولائل الحجارات پڑھا کرتے تھے۔  
 اور مولانا حضرت حاجی امداد شاہ  
 مجاہر گئی قدس سترہ نے اپنے ارشادات میں  
 تحریر فرم کر مردین کو امر بھی کیا ہے کہ ولائل  
 کا درج بھی رکھیں اور ہمارے مشائخ ہمیشہ  
 ولائل کو روایت کرتے رہیں اور مولانا گنگوہی بھی  
 اپنے مردین کو اجازت میتے رہے۔

من ساداً مَا وَقَدْ كَتَبَ فِي إِرشَادَاتِهِ  
 مَوْلَانَا وَمَرْشِدُنَا فَاطِبُ الْعَالَمِ حَضُورَةُ  
 الْحَاجِ امْدَادُ اللَّهِ قَدْسَ السَّرَّاءُ الْغَنِيُّ  
 وَامْرَأُ اصحابِهِ بِأَنْ يَخْرُجُوا وَكَافُوا يَرْوُونَ  
 الدَّلَائِلَ رَوْاْيَةً وَكَانَ يَجِيدُ اصحابِهِ  
 بِالدَّلَائِلِ مَوْلَانَا الْكَنْكَوَهِيَ رَحْمَةُ اللَّهِ  
 عَلَيْهِ۔

## السؤال الثامن والتاسع والعشر آنھوں نوں اور سوال سوال

تمام اصل و فروع میں چاروں اماں میں سے  
 هل یصح لرجل ان یقلد احد امن الائمه  
 کسی ایک امام کا متله بن جانا درست ہے ہمیں  
 الاربعۃ فی جمیع الاصول والفرع ام

لَا وَعَلَى تَقْدِيرِ الصَّحَّةِ هُلْ هُوَ مُسْجِبٌ  
اُوْرَأْكُمْ دُرْسَتْ بَيْنَهُ تُسْجِبْ بَيْنَهُ يَا  
امْ وَاجِبٌ وَمَنْ قَتَلُونَ مِنَ الْأَئِمَّةِ  
فَرُوعًا وَاضْلُالًا.

## جواب

## الجواب

اس زمان میں نہایت ضروری ہے کہ  
چاروں اماں میں سے کسی ایک کی تقیید کی  
جائے بلکہ واجب ہے کیونکہ ہم نے تحریر کیا  
ہے کہ ائمہ کی تقیید محظوظ نے اور اپنے نفس ہوا  
کے اتباع کرنے کا انعام الحاد و زندق کے گھٹے  
میں چاگزنا ہے۔ اللہ تعالیٰ میں رکھے اور باہر جو  
بھم اور بھاری شارخ نام صول و منصوب میں  
امام لمیں ابو حیین رضی اللہ عنہ کے مقلد ہیں۔  
خدا کے اسی پڑھاری مرست ہو، اور اسی  
نثرہ میں پھرا حشر ہو، اور اس سمجھتے ہیں ہمارے  
شارخ کی بہترین تصنیف دُنیا میں مشہور  
شارخ ہو جیں ہیں۔

لَا بُدَّ لِلرَّجُلِ فِي هَذَا الزَّمَانِ أَنْ يَقْلِدَ  
أَحَدًا مِنَ الْأَئِمَّةِ الْأَرْبَعَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ  
تَعَالَى عَنْهُمْ بِلِّيْجَبْ فَإِنَّا جَرِبَنَا كَثِيرًا  
أَنْ مَالَ تَرْكَ تَقْلِيدَ الْأَئِمَّةِ وَاتِّبَاعِ  
رَأْيِهِ وَهُوَ هَا السُّقُوطُ فِي حَفْرَةِ  
(الْمَحَادِ وَالذَّنْدَقَةِ) أَعَادَنَا اللَّهُ مِنْهَا وَ  
لَأَحْلَلَ ذَلِكَ الْخَنْ وَمَشَأْخَنَا مَقْلُودَنَ  
فِي الْأَصْوَلِ وَالْفَرْوَعِ لِأَهْمَمِ الْمُسْلِمِينَ  
أَبِي حَنِيفَةِ وَرَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَمَّا نَا  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَحْشَرَنَا فِي نَزْرَتِهِ وَلَشَأْخَنَا  
فِي ذَلِكَ تَصَانِيفَ عَدِيدَةَ شَاعِتْ  
رَاشِتَهْرَتْ فِي الْأَفَانِ۔

## سیارہ جواب سوال

## السؤال الحادی عشر

کیا صوفی کے اشغال میں شغول اور ان سے

وهل میجوز عندکم الاستعمال باشغال

الصوفية وبيعتهم وهل تقولون بعثة  
وصول الفوضى الباطنية عن صدور  
الاكابر وقبورهم وهل يستقبلون  
السلوك من روحانية المائجدة امل

بیعت ہر نامتحانے نزدیک جائز اور الکارکے  
سینے اور تبر کے یا طنی فیضمان پیونچنے کے  
تم قائل ہر یادیں اور رشائخ کی روحانیت سے  
اہل سلوک کو نقش پیونچتا ہے یا نہیں۔

## الجواب

بیتعہ عن دن اذا فرغ الاذان من  
تصحیح العقائد وتحصیل المسائل المفروضة  
من الشرع ان يبايع شيخا راسخ القدم  
في الشريعة زاهدا في الدنيا لغباف الحسنة  
قد قطع عقبات النفس وتمرن في  
المنجيات وقتل عن المكبات كالملا  
مكملا ويففع بذلك في مدة وتجدد  
نظرة في نظرة ويشغل باشتغال  
الصوفية من الذكر والفك والغناء الكلى  
فيه ويكتسب النسبة التي هي النعمة  
العظيمة والغنية الكبيرة وهي المعبر  
عنها بلسان الشرع بالحسان وأما من  
لم يتيسر له ذلك ولم يقدر له ما له  
في كيفية الافتراك سلکهم المخرطة  
في حزنهم فقد قال رسول الله صلى

ہمارے نزدیک محب ہے کہ انسان جب عقاید  
کی درستی اور شرع کے مسائل ضروری کی تجویز  
سے فارغ ہو جاوے تو ایسے شیخ سے بیعت ہو  
جو شریعت میں راسخ القدم ہو، دنیا سے بیعت  
ہو، آخرت کا طالب ہو، نفس کی گھاٹیں کوٹے کر  
چکا ہو، خود کو نجات دہنہ اعمال کا اور ملحد  
ہوتا ہو کہ افعال سے خوبی کا مل ہو دوسریں  
کو بھی کامل نہ سکتا ہو ایسے مرشد کے ہاتھ میں لے لئے  
و سکراپنی نظر اس کی نظر میں مقصود رکھئے اور صوفی  
کے انشائی یعنی ذکر و تکرار اور اس میں فنا تام کے  
ساتھ مشمول ہو اور اس نسبت کا اکتساب حرفیت  
علیٰ اور غنیمت کبھی ہے جس کو شرع میں احال  
کے ساتھ تبرکیا گیا ہے اور جس کو غنیمت میرزا  
ہوا وہیاں تک شیعہ سکھے اس کو بزرگوں کے سلا  
میں شامل ہو جانا ہی کافی ہے کیونکہ رسول اللہ صلی

الله عليه وسلم المرء من احب  
اولئك قوم لا يشقي جليسهم بمحمل  
الله تعالى وحسن انعامه عن مشائخنا  
قد ادخلوا في بيتهم واستغلوا باشغالهم  
وقصدوا الارشاد والتلقين والحرمة  
على ذلك داما الاستفادة من حياته  
المشايخ الاجلة ووصول الفيوض  
الباطنية من صدودهم او قبورهم  
فيضع على الطريقة المعروفة في اهلها  
وخواصها لابسا هوشائخ في العالم  
الله عليه وسلم المرء من احب  
اولئك قوم لا يشقي جليسهم بمحمل  
الله تعالى وحسن انعامه عن مشائخنا  
قد ادخلوا في بيتهم واستغلوا باشغالهم  
وقصدوا الارشاد والتلقين والحرمة  
على ذلك داما الاستفادة من حياته  
المشايخ الاجلة ووصول الفيوض  
الباطنية من صدودهم او قبورهم  
فيضع على الطريقة المعروفة في اهلها  
وخواصها لابسا هوشائخ في العالم

پارہ ۱۰ سوال

السؤال الثاني عشر

قلَّا كَانَ مُحَمَّدًا بْنَ عَبْدِ الْوَهَابِ  
 النَّجْدِيُّ يَسْتَحْلِلُ دَمًا، الْمُسْلِمِينَ  
 وَأَمْوَالِهِمْ وَأَعْرَاضِهِمْ وَكَانَ يَنْسِبُ  
 النَّاسَ كُلَّهُمْ إِلَى الشَّرِكِ وَيَبِينُ  
 السَّلْفَ فَكِيفَ تَرَوْنَ ذَلِكَ وَهَلْ  
 تَحْزُزُونَ تَكْفِيرَ السَّلْفِ وَالْمُسْلِمِينَ  
 وَاهْلَ الْقِبْلَةِ أَمْ كَيْفَ مَشْرِبُكُمْ؟

# الجواب جواب

ہمارے نزدیک ان کا حکم دبی ہے جو صاحب  
دستدار نے فرمایا ہے اور خوارج ایک جماعت  
ہے شوکت والی جمیون نے امام پر چڑھائی کی تھی  
تاویل سے کامام کو باطل یعنی کفر یا الیمی مصیت  
کا مرکب سمجھتے تھے جو قائل کو واجب کرنے ہے  
اس تاویل سے یہ لوگ ہماری حیان و مال کو حلال  
سمجھتے اور ہماری عورتوں کو قید نباتے ہیں اگر  
فرماتے ہیں، ان کا حکم باغیوں کا ہے اور پھر یہ  
بھی فرمایا کہ تم ان کی تکفیر صرف اس یہ نہیں  
کرتے کہ یہ فعل تاویل سے ہے اگرچہ باطل ہی ہی  
اور خلامہ شامی نے اس کے حاشیے میں فرمایا ہے  
جیسا کہ ہمارے زمانے میں عبد العابد کے تابعین  
سے سرد ہوا کہ نجد سے نکل کر حریم شریفین میغلب  
ہوئے اپنے کو حبلی نزدیک بتاتے تھے مگر ان کا  
عہدید یہ تھا کہ اس وہی سلطان ہیں در جوان کے  
عہدید کے غلات ہو وہ مشرک ہے اور اسی نتایج  
انہیں نے ایل سنت اور علماء ایل سنت کا قتل مبلغ  
بمحض کھاتھا بیان کیکہ کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی شوکت  
قوڑوی اس کے بعد میں کہتا ہوں کہ عبد العابد

الحکم عندنا فهم ما قال صاحب  
لدر المختار و خوارج هم قوم  
لهم منعه خرجوا عليه بتاویل یوون  
انہ على باطل کفرا و معصية توجب  
قتاله بتاویلهم يستحلون دمائنا و  
اموالنا و سبون ذائننا الى ان قال  
و حکمهم حکم البغاة ثم قال و انما  
لم نکفرهم لكونه عن تاویل و ان كان  
باطلاً . وقال الشاعر في حاشيته كما  
وقع في زماننا في اتباع عبد الوهاب  
الذين خرجوا من خدا و تغلبوا على  
الحرمين و كانوا ينتحلون مذهب  
الحنابلة لکنهم اعتقادوا انهم هم  
المسلمون و ان من خالف اعتقادهم  
مشركون واستباحوا بذلك قتل اهل  
السنة وقتل علمائهم حقی کسر الله  
شوکهم ثم اقول ليس هو ولا احد  
من اتباعه و شیعته من مشاخننا في  
سلسلة من سلاسل العلم من الفقه

والحادیث والتفسیر والقصوٰف واما  
استخلال دماء المسلمين واموالهم و  
اعراضهم فاما ان یکون بغیر حق او  
بحق فان کان بغیر حق فاما ان یکون  
من غير تاویل نکفر وخروج عن  
الاسلام وان کان بتاویل لایشع  
فی الشیع ففتن داما ان کان بحق  
فعائز بل واجب واما تکفیر السلف  
من المسلمين فخاشا ان نکفرا احدا  
منهم بل هو عندنا رفض وابتداع  
فی الدین وتکفیر اهل القبلة من  
المبتدعين فلا نکفرهم مالم ینكروا  
حکمها ضروریا من ضروریات الدین  
نذا ثبت انکار امر ضروری من الدین  
نکفرهم وختاطفیه وهذا دأبنا و  
دأب مشاھتنا رحمة الله تعالى  
بحمد شماشی رحمہم اللہ کا ہے۔

## السؤال الثالث عشر الرابع عشر تیرھول اور چھول سوال

ما قولکم فی امثال قوله تعالی الرحمن  
کیا کہتے ہو حق تعالی کے اس قسم کے ذل میں کہ

عل العرش استوی هل بخوزون  
اثباتات جهة و مکان للباری تعالیٰ  
ام کیف رایکم فیہ ؟

رئے ہے ؟

رعین بکرش پرستوی ہوا، کیا جائز سمجھتے ہو باری  
تعالیٰ کے لیے جست و مکان کا ثابت کرنا یا کیا

## جواب احواب

قولنا في امثال تلك الاعيات انا نؤمن  
بها ولا يقال كيف ونؤمن بالله سبحانه  
وتعالى متعال ومنزه عن صفات  
المخلوقين وعن سمات النقص و  
الحدوث كما اهوراى قد مائنا . واما  
ما قال المتأخرون من امتناف تلك  
الاویات يا ولو نهابتا ويلات صحيحه  
سائغة في اللغة والشرع بأنه يمكن ان  
يكون المراد من الاستواء الاستيلاء  
ومن القدر الى غير ذلك تقريراً  
إلى افهام القاصرين فحق أيضاً عندنا  
واما الجهة والمکان فلا يجوز اثباتهما  
لله تعالى ونقول الله تعالى منزه و متعال  
عنهما وعن جميع سمات الحدوث .

جمل علامات حدوث سے منزه و عالی ہے .

اس قسم کی آیات میں ہمارا ذہبیہ یہ ہے  
کہ ان پر ایمان لاتے ہیں اور کیفیت سے سچے  
سنبھیں کرتے، یعنیا جانتے ہیں کہ اللہ سبحانہ و  
تعالیٰ مخلوق کے اوصاف سے منزہ و نقص  
حدوث کی علامات سے مبترا نہیں جیسا کہ ہمکے  
متقدمین کی رائے ہے اور ہمارے متاخرین  
امروں نے ان آیات میں جصح اور لغت و  
شرع کے اعتبار سے جائز و ملکی فرمائی ہیں  
تاکہ کم فهم سمجھ لیں مثلاً کیمکن ہے استو اسے  
سراد قلبہ ہو اور با تحفے مراد قدرت، تو یعنی  
ہمکے نزدیک حق ہے۔ البتہ جست و مکان کا  
الله تعالیٰ کے لیے ثابت کرنا ہم جائز نہیں سمجھتے  
اور یوں کہتے ہیں کہ وہ جست و مکانیت اور

## السؤال الخامس عشر پندرہواں سوال

هل ترون احداً أفضلاً من النبي صلى الله عليه وسلم من الْكَائِنَاتِ؟  
کیا تمہاری رائے ہے کہ مخلوق میں سے جا ب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی کوئی افضل ہے؟

### جواب

### اجواب

اعتقادنا و اعتقاد متأخضنا ان سیدنا و مولا ناجیبینا و شفیعینا  
پھر اور ہم سے مشترک کا عقیدہ یہ ہے کہ ربنا  
و مولانا و جیبینا و شفیعینا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
علیہ وسلم تمامی مخلوق سے افضل اور اللہ تعالیٰ  
کے نزدیک سب سے بہتر ہیں۔ اللہ تعالیٰ  
سے قرب و نزالت میں کرنی شخص آپ کے  
بار برکیا، قریب بھی نہیں ہو سکتا۔ آپ سردار  
ہیں جلد نہ بسیار اور رسول کے اور خاتم ہیں  
سامسے بگزیدہ گروہ کے جیسا کافلہ صرس سے  
ثابت ہے اور یہی سماں عقیدہ ہے اور یہی  
دین و ایمان۔ اسی کی تصریح ہمارے مشترک  
بہتیہری تصانیف میں کرچکے ہیں۔

وَسَلَّمَ أَفْضُلُ الْخَلَقِ كَافَةً وَخَيْرَهُمْ  
عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى لَا يَسَاوِيهِ أَحَدٌ بَلْ وَ  
لَا يَدْعُ إِلَيْهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْقُبُوْلِ  
مِنَ اللَّهِ تَعَالَى وَالْمَنْزَلَةُ الرَّفِيعَةُ عَنْهُ  
وَهُوَ سَيِّدُ الْأَنْبِيَاٰ وَالْمَرْسَلِينَ خَاتَمُ  
الْأَوْصَفِيَاٰ وَالنَّبِيِّينَ كَمَا ثَبَّتَ بِالنَّصْوَنِ  
وَهُوَ الَّذِي فَعَلَقَهُ وَنَدَّهُ اللَّهُ تَعَالَى  
بِهِ وَقَدْ صَرَّحَ بِهِ مَشَائِخُنَا فِي غَيْرِ مَا

تصنیف۔

# السؤال السادس عشر سولھواں سوال

کیا کسی نبی کا وجود جائز سمجھتے ہو نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعد حالانکہ آپ خاتم النبیین ہیں اور معاشر و رجہ تواریخ کو سچھ گیا ہے آپ کا یہ ارشاد کہ میرے بعد کتنی نبی نہیں اور اس پر اجماع امت منتظر ہو چکا ہے اور جو شخص باوجود ان نصوص کے کسی نبی کا وجود جائز سمجھے اس کے متعلق تھاری رائے کیا ہے اور کیا تم میں سے یا تمہارے اکابر میں سے کسی نے ایسا کہا ہے۔

ابن حوزون وجود نبی بعد النبی علیہ الصلوٰۃ والسلام وہ خاتم النبیین و قد تواتر معنی قوله علیہ السلام لا نبی بعدی و امثاله و علیہ انعقد الاجماع و کیف رایکم فیمن جوز وقوع ذلك مع وجود هذه النصوص و هسل قال احد منكم او من اکابرکم ذلك۔

## جواب

## الجواب

اعتقادنا و اعتقاد مشائخنا ان سیدنا و مولانا و حبیتنا و شفیعنا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبیین ہیں۔ آپ کے بعد کرنی نبی نہیں ہیں بلکہ کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں قرایا ہے۔ ولیکن محمد اللہ کے رسول اور خاتم النبیین ہیں۔ اور یہ ثابت ہے بکثرت حدیثیں سے جو ممتاز تواتر تکمیلی تھیں کئی اور نیز اجماع امت سے سوچا شاگرد

مخالف ذلک فانہ من انکر ذلک ہم میں سے کوئی اس کے خلاف کہے کیونکہ جو  
 اس کا منکر ہے وہ ہمارے نزدیک کافر ہے  
 اس نیلے کہ منکر ہے نفس مستحب قطعی کا بلکہ عاری  
 شیخ دموالنا مولوی محمد فاتح صاحب نانوتوی  
 رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی وقت نظر سے عجیب  
 رقیق مضمون بیان فرمائا اپ کی خاتمت کو  
 کامل و تام ظاہر فرمایا ہے جو کچھ مولانا نے لپنے  
 رسالہ تحدیر الناس میں بیان فرمایا ہے اس  
 کا حامل ہے کہ خاتمت ایک جنس ہے جس  
 کے تحت میں دونوں داخل ہیں ایک خاتمت  
 باعتبار زمانہ وہ یہ کہ آپ کی نبوت کا زمانہ تمام  
 ابھی۔ کی نبوت کے نماز سے متأخر ہے اور  
 آپ صحیثت زمانہ کے سب کی نبوت کے  
 خاتم ہیں، اور دوسری نوع خاتمت باعتبار  
 ذات، جس کا مطلب یہ ہے کہ آپ ہی کی  
 نبوت ہے جس پر تمام ابھی کی نبوت حتم و  
 مستقی ہوتی اور جیسا کہ آپ خاتم النبیین ہیں  
 باعتبار زمانہ اسی طرح آپ خاتم النبیین ہیں  
 بالذات کیونکہ ہر دشے جو بالمرض ہو ختم ہوئی  
 ہے اس پر جو بالذات ہر اس سے آگئے  
 مسلم نہیں چلتا اور جبکہ آپ کی نبوت بالذات

فهو عننا كافر لانه من منكر للنص  
 القطعى الصريح فعم شيخنا و مولانا  
 الأذكياء المدققين المولوى محمد قاسم  
 النانوقوى رحمة الله تعالى الى بدقة  
 نظرة مدققا بداعا اكمل خاتمت  
 على وجه الكمال و اتهما على وجه  
 التمام فانه رحمة الله تعالى قال في  
 رسالته المسماة بتحذير الناس ما  
 حاصله ان الخاتمية جنس تحنته  
 نوعان احدهما خاتمية زمانية  
 وهو ان يكون زمان نبوته صلى الله  
 عليه وسلم متأخرا من زمان نبوة  
 جميع الانبياء ويكون خاتما النبيون  
 بالزمان والثانى خاتمية ذاتية و  
 هي ان يكون نفس نبوته صلى الله  
 عليه وسلم ختمت بها وانتهت اليها  
 نبوة جميع الانبياء وكما انه صلى الله  
 عليه وسلم خاتم النبيون بالزمان كذلك  
 هو صاحب خاتم النبيين بالذات فان كل ما  
 بالعرض يختتم على ما بالذات و ينتهي اليه و  
 لا سدادا ولما كان نبوته

ہے اور تمام انبیاء علیہم السلام کی نبوت بالغرض  
اس لیے کہ سائے مانوبین کی نبوت آپ کی نبوت  
کے واسطہ سے ہے اور آپ ہی فرد اکمل یگانہ  
اور امیر رسالت و نبوت کے مرکز اور عصہ  
نبوت کے واسطہ ہیں پس آپ خاتم النبیین  
ہوئے ذاتاً بھی اور زماناً بھی اور آپ کی تھاتیت  
صرف زمانہ کے اعتبار سے نہیں ہے اس لیے  
کہ یکوئی طبقی فضیلت نہیں کہ آپ کا زمانہ انبیاء  
سابقین کے زمانے تیجھے ہے بلکہ کامل  
سرواری اور غایت رحمت اور انہا درج  
کا شرف اسی وقت ثابت ہو گا جبکہ آپ کی  
خاتمتیت ذات اور زمانہ دونوں اعتبار سے  
ہمورنہ شخص زمانہ کے اعتبار سے خاتم الانبیاء  
ہونے سے آپ کی سیادت و رفعت ذمہ  
کمال کر پہنچے گی اور نہ آپ کو جامعیت فضیل  
کلی کا شرف حاصل ہو گا اور یہ دو قسم مضمون ہے  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جلالت و  
رفعت شان وعظت کے بیان میں مولانا  
کامکاشفہ تھے ہمارے خیال میں علمائے  
متقدیں اور اذکیار متبرجن میں سے کسی کا  
ذہن اس سیدان کے نواح تک بھی نہیں گھوڑا۔

صلی اللہ علیہ وسلم بالذات و نبوة  
سائر الانبیاء بالعرض لآن نبوتهم  
علیهم السلام بواسطہ نبوته صلی اللہ  
علیہ وسلم و هو الفرد الاکمل الاحد  
الاجمل قطب دائرة النبوة والرسالة  
واسطہ عقدہ فہو خاتم النبیین  
ذا مآوا زماناً ولیس خاتمیۃ صلی اللہ  
علیہ وسلم منحصرہ فی الخاتمیۃ  
الزمانیۃ، فانہ لیس کبیراً فضل  
ولا زیادۃ مرفعۃ ان یکون زمانہ  
صلی اللہ علیہ وسلم متاخراً من زمان  
الانبیاء قبلہ بل السیادة الکاملۃ و  
الرفعۃ البالغۃ والمجده الباہرہ و  
الفخر الزاهر تبلیغ غایتها اذا كان  
خاتمیتہ صلی اللہ علیہ وسلم ذاتاً و  
زماناً واما اذا اقتصر علی الخاتمیۃ  
الزمانیۃ فلما تبلیغ سیادتہ و رفعتہ صلی  
الله علیہ وسلم کمالاً لها ولا يحصل له  
الفضل بکلیتہ وجامعیتہ وهذا  
تل قیق منه رحمة اللہ تعالیٰ ظہوله  
ق مکاشفات فی اعظام شامش و

اجلال برهانہ و تفضیلہ و تمجیلہ اہل ہندوستان کے بدعتیوں کے نزدیک  
صلی اللہ علیہ وسلم کا حقیقتہ المحقق  
کفر و ضلال بن گیا۔

من سادانا العلماء كالشيخ الأكبر  
التقى السبکی و قطب العالم الشیخ  
عبد العذیس الکنگوھی رحمہم اللہ  
 تعالیٰ لم یحتم حول سرادرات سلطنه  
 فیما نظر و نزی ذهن حکتیرون من العلماء  
 المتقدیین والاذکیاء المتبحرون  
 هو عند المبتدعین من اهل الہند  
 کفر و ضلال و یوسوسون الى استیاع  
 واولیائہم انه انکار کن انتیبه صلی اللہ  
 علیہ وسلم فهیقات و هیهات و  
 لعنه انه لا فرقی الفرقی و اعظم زو  
 وبهتان بلا امتراء ما حملهم على  
 ذلك الہ الحقد والشحناع والحسد  
 والبغضاء لاهل اللہ تعالیٰ و خواص  
 عبادہ و كذلك جرت السنۃ الالھیة  
 فی انبیائہ و اولیائہ۔

## السؤال السابع عشر سترھوال سوال

هل تقولون ان النبي صلی اللہ علیہ  
 کیا تم اس کے قائل ہر کہ جناب رسول اللہ

وَسَلَمٌ لَا يُفْضِلُ عَلَيْنَا إِلَّا كَفَضْلٍ  
الْأَكْبَرُ عَلَى الْأَصْغَرِ لَا غَيْرٌ  
وَهُلْ كَتَبَ أَحَدٌ مِنْكُمْ هَذَا الْمَفْهُون  
فِي كِتَابٍ -

صل اللہ علیہ وسلم کو میں ہم پر ایسی فضیلت  
ہے جیسے طب سے بھائی کو چھوٹے بھائی پر  
ہوتی ہے اور کیا تم میں سے کسی نے کسی  
کتاب میں یہ مضمون لکھا ہے۔

## جواب

ہم میں اور ہمارے بزرگوں میں سے کسی کا بھی  
یقیدہ نہیں ہے اور ہمارے خیال میں کوئی  
ضعیف الایمان بھی ایسی خلافات زبان سے  
نہیں نکال سکتا اور جو اس کا قابل ہو کر نبی کریم  
علیہ السلام کو ہم پر پس اتنی ہی فضیلت ہے  
جتنا طب سے بھائی کو چھوٹے بھائی پر ہوتی ہے  
تو اس کے متعلق ہمارا یقیدہ ہے کہ وہ دارۃ  
ایمان سے خارج ہے اور ہمارے تمام گز شستہ  
اکابر کی تصنیفات میں اس یقیدہ و اہمیت کا  
خلاف مصرح ہے اور وہ حضرات جناب  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے احتمامات  
اور وجوہ فضائل تمام است پر تصریح اس  
قدر بیان کر چکے اور کوچھ چکے میں کہ سب تو  
کیا ان میں سے کچھ بھی مخلوق میں سے کسی شخص  
کے لیے ثابت نہیں ہو سکتے۔ اگر کوئی شخص

لیں احتمامناً و لاؤ منْ أَسْلَافَنَا  
الْكَرَامُ مُعْتَقِدًا بِهَذَا الْبَهْتَةِ وَلَا نَظَنُ  
شَخْصًا مِنْ ضُعْفَاءِ الْإِيمَانِ إِلَيْهَا  
يَتَغُوا بِمُثْلِ هَذِهِ الْخِرَافَاتِ وَمِنْ  
يَقُلُّ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِيَسْ لَهُ  
فَضْلٌ عَلَيْنَا إِلَّا كَمَا يُفْضِلُ الْفَغْرُ الْأَكْبَرُ  
عَلَى الْأَصْغَرِ فَنَعْتَقِدُ فِي حَقِّهِ أَنَّهُ  
خَارِجٌ عَنْ دَائِرَةِ الْإِيمَانِ وَفِي  
صِرَاطِ تَصَانِيفِ جَمِيعِ الْأَكَابرِ  
مِنْ أَسْلَافِنَا بِخَلَافِ ذَلِكِ وَقَدْ بَيَّنُوا  
وَصَرَحُوا وَحْرَرُوا وَجْهَهُ فَضَائِلَهُ  
وَلَحْسَانَاتِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَيْنَا مَعْشَرُ  
الْأَمَمَةِ بِوَجْهِكَ عَدَيْلَةٌ بِجَيْثٍ لَا يَمْكُنُ  
آثَابُ مِثْلِ بَعْضِ تَلَاقِ الْوِجْهَ لِتَخْصِ  
مِنَ الْخَلَقِ فَضْلًا وَعَنْ جَمِيلِهَا وَان

افترى احد بمثل هذه المخrafات  
الواهية علينا او على اسلفنا فلاد  
اصل له ولا ينبغي ان يلتفت اليه  
اصلاً فأن كونه عليه السلام افضل  
البشر قاطلة و اشرف الخلق كافة و  $\text{ص}$  سے اشرت الى جميع پیغمبروں کا سوار اور  
سیادته عليه السلام على المرسلین  
جیعاً وأمامته النبیین من الامور  
القطعیة التي لا يسكن لادنی مسلم  
ان يتردد فيه اصل و مع هذا ان  
ذنب اليانا احد من امثال هذه  
المخrafات فليبيا من تمهانيقناحة  
ظهور على كل من صفت فهم جهالة  
وسوء فهمه مع الحادة و سوء تدرينه  
بحوله تعالى وقوته القوية۔

## اٹھارھواں سوال

## السؤال الثامن عشر

کیا تم اس کے تالی بہر کہ بنی علیہ السلام کو مت  
احکام شرعیہ کا علم ہے یا آپ کو حق تعالیٰ شاء  
کی ذات وصفات و افعال اور مخفی اسرار و  
حکمتیں ہیں وغیرہ کے اس قدر علوم  
عطاؤ ہوتے ہیں جن کے پاس نک مخلوق  
هل تقولون ان علم النبي علیہ  
السلام مقتصر على الاعکام الشرعیۃ  
فقط ام اعطی علوماً متعلقة بالذات  
والصفات والفعال للباری عز اسمه  
والاسرار الخفیۃ والحكم الالہیۃ و

عِزْدَلَكَ مَمَالِمَ يَصِلُ إِلَى سَرَادِقَاتِهِ لَهُ مِنْ سَبِّحٍ سَكَّا -  
أَحَدُهُمْ الْخَلَقُ كَائِنًا مِنْ كَانَ

## جواب اجواب

ہم زبان سے قائل اور قلب سے معتقد اس امر کے  
ہیں کہ سیدنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تمامی  
خلائق سے زیادہ علوم عطا ہونے ہیں جن کو  
ذات صفات اور قشریات یعنی احکام عملیہ  
حکم نظریہ اور حقیقت ہائے خود اور اسرار غیریہ  
وغیرہ سے قابل ہے کہ خلق میں سے کوئی بھی  
ان کے پاس نہیں پہنچ سکتا۔ نہ مقرب شہزاد  
اور نبی رسول اور بیٹا کپ کے والین و  
آخرین کا علم عطا ہوا اور آپ پر حق تعالیٰ کا فضل  
عظیم ہے ولیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ آپ  
کو زمانہ کی ہر ان میں مادرت و واقع ہونے والے  
و اقوام میں سے ہر ہر جملے کی اطلاع و حکم ہو کہ  
اگر کوئی واقعہ آپ کے شاهدہ شریف سے غائب  
رہے تو آپ کے علم اور محارت میں ساری خلق  
سے افضل ہونے اور وحشت علمی میں نقص آجاتے  
اگر آپ کے علاوہ کوئی دوسرا شخص اس جزو  
سے آگاہ ہو جیسا کہ سیدنا علیہ السلام پر وہ واقعہ  
فی المعارف علی کافیۃ الافام راجی اطلع

نقول بالسان و تعتقد بالجهنما ان  
سیدنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
احلم الخلق قاطبة بالعلوم المتعلقة  
بالذات والصفات والتشريعات من  
الاحکام العملية والاحکام النظرية و  
الحقائق الحقة والاسرار الخفية  
وغيرها من العلوم مالم يصل الى  
سرادقات ساحتہ احد من الخلق  
لهمک مغرب ولا نبی مرسل ولقد  
اعطی علم الاولین والآخرين ودان  
فضیل اللہ علیہ عظیماً ولكن لا يلزم  
من ذلك علم كل جزئی جزئی من الامور  
الحادية في كل ان من اوانه الزمان  
حتی یضر غیوبیة بعضها عن مشاهدته  
الشريفة و معرفة المنيفة با علميته  
عليه السلام و سعنته في العلوم و فضله  
فی المعارف علی کافیۃ الافام راجی اطلع

عَلَيْهَا بَعْضٌ مِنْ سُواهُ مِنَ الْخَلَوَاتِ وَ  
الْبَادِكَالْمَيْضِرِ بِأَعْلَمِيَةِ سَلِيمَانَ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ غَيْوَبَةً مَا اطَّلَعَ عَلَيْهِ الْهَدْهُدُ مِنْ  
عَجَابِ الْحَوَادِثِ حِيثُ يَقُولُ فِي الْقُرْآنِ قَالَ  
إِنِّي أَحْطَتْتُ بِالْمَسْحَطِ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ  
سَبَّا إِنْجَارًا يَقِينٌ

## السؤال التاسع عشر

كَيْفَ تَحَارِيَ يَرَى نَبَّهَ بِهِ كَمْ لَعُونَ شَرِطَانَ كَمْ عِلْمَ سَيِّدِ  
الْكَائِنَاتِ عَلَيْهِ الْصَّلَوةُ وَالسَّلَامُ كَمْ عِلْمَ سَيِّدِ زَيْدَةَ وَأَدَدَ  
مَطْلَقَهَا وَيَعْرِفُهَا وَهُلْ كَبِيرُمُ ذَلِكَ فِي تَصْنِيفِ  
كُسْتُوْنَيْتِ مِنْ لَكَهَا هُنَّ أَوْ جُنُّ كَيْفَيْهُ مُهُوْ،  
أَسْ كَاهْكُمْ كَيْاَهُ ؟

## جواب

فَلَا سِيقَ مِنْ أَخْتَرِي رِهْنَةَ الْمَسْلَةِ أَنْ  
النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَعْلَمُ الْخَلْقِ عَلَى  
الْوَطْلَاقِ بِالْعِلْمِ وَالْحُكْمِ وَالْإِسْرَارِ وَغَيْرِهَا  
مِنْ مَلْكُوتِ الْأَفَاقِ وَنَتَيْقَنُ أَنْ مِنْ قَالَ  
أَنْ فَلَوْنَا أَعْلَمُ مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ

اس شخص کے کافر ہر سے کافروں کی دلچسپی میں ہے جو کوئی نہیں  
 جو لوگوں کے کہ شیطان ملعون کا علم بنی علیہ السلام سے  
 زیادہ ہے پھر حملہ ہماری کسی تصنیف میں میسلے  
 کہاں یا یا جا سکتا ہے۔ باں کسی جزئی حادث تغیر  
 کا حضرت کراں یہ معلوم نہ ہونا کہ آپ نے اس  
 کی جانب توجہ نہیں فرمائی آپ کے اعلم عنہ میں  
 کسی قسم کا فقصان نہیں پس اک رکتا جبکہ ثابت ہو  
 چکا رہا اپنے ان شریعت علم میں جو اپنے منصب  
 الشرفیۃ الالائچۃ عنصربہ العمل کمال۔ اعلیٰ کے مناسب ہیں ماری بخلوق سے ٹھیک  
 ہوئے ہیں جیسا کہ شیطان کو ہبیرے تحریر حادثوں  
 کی شدت التفات کے سبب اللاح علی جانب سے  
 اس سرودوں میں کوئی شرافت اور علمی کمال حاصل  
 نہیں ہو سکتا کیونکہ ان پفضل و کمال کا مار نہیں ہے  
 اس سے معلوم ہوا کہ یوں کہنا کہ شیطان کا اعلم تینا  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم سے زیادہ ہے  
 ہرگز صحیح نہیں جیسا کہ کسی ایسے بچہ کو جسے کسی جزئی  
 کی اللاح مرگئی ہے یوں کہنا صحیح نہیں کہ فلاں  
 بچہ کا علم اس تسبیح و حقیقت مولوی سے زیادہ ہے جس  
 کو جلد علم و فنون معلوم ہیں مگر یہ جزئی معلوم نہیں  
 اور یہم جو ہر کا سیدنا سلیمان علیہ السلام کے ساتھ چیز  
 آئندہ والائقہ تباہ کچے ہیں اور یہ آئیت پڑھ جکے ہیں

فقد كفر وقد افتى متأخينا بـ كفـير  
 من قال إن أبليس اللعين أعلم من النبي  
 عليه السلام فكيف يمكن أن تؤخذ هذه  
 المسألة في تأليف ما من كتبنا غير أنه  
 غيبوبة بعض أخوات الجزئية الحقيقة  
 عن النبي عليه السلام لعدم التقاطة إليه  
 لا تورث تفصيماً من العلمية عليه السلام  
 بعد ثابت أنه أعلم أخلاق بالعلوم  
 الشرفية الالائچة عنصربہ العمل کمال  
 يورث الاطلاع على أكثر تلك الأخوات  
 الحقيقة لشدة التفات أبليس إليها شرفاً  
 وكما العلمي فيه فإنه ليس عليها مدار  
 الفضل والكمال ومن ههنا لا يصح أن  
 يقال إن أبليس أعلم من سيدنا رسول  
 الله صلى الله عليه وسلم کمالاً لا يصح أن يقال  
 لصبي علم بعض الجزئيات أنه أعلم من  
 عالم متجر الحق في العلوم والفنون لله  
 غابت عنه تلك الجزئيات ولقد تلونا  
 عليك قصمة الهدى مع سليمان على  
 نبينا وعليه السلام وقوله إِنَّ أَحَدَ  
 يَمَالِمُ بِهِ وَدَوْلَيْنَ الْحَدِيثِ وَ

دفاتر التفاسير مخونة بنظائرها المكابرية  
 المشهورة بين الانام وقد اتفق الحكماء  
 على ان افلاطون وجالينوس واما ثالثها  
 من اعلم الاطباء بکيفيات الادوية و  
 احوالها مع علمهم ان ديدان الخواست  
 اعرف باحوال الفراسة وذوقها وكيفيتها  
 فلم تضر عدم معرفة افلاطون وجالينوس  
 هذه الاحوال الرديئة في اعلميته ولم  
 يرض احد من العقاد والمحققين ببيان يقول  
 ان الذي ادان اعلم من افلاطون مع انها  
 اوسع علم امام افلاطون باحوال الخواست  
 ومبتدعة ديارنا يثبتون للذات الشرفية  
 النبوية عليها الف الف تحية وسلام  
 جميع علوم العسافل الاراذل والاذابل  
 الاخباريون ائلين انه عليه السلام لما كان  
 افضل الخلائق فلابد ان يحتوى على  
 علومهم جميعها فلنجزئ حزن وكل سعي وحسن  
 انكرنا انبات هذا الامر بذن القیاس  
 الفاسد لا يغير نص من التصوص المعتدة  
 ها الا ذري ان كل مومن افضل واشرف  
 من الطيور فليتم على هذا القیاس ان يكون

کہ مجھے دہ اطلاع ہے جو آپ کو نہیں اور کتب  
 حدیث و تفسیر اس قسم کی مثالوں سے بہریں نہیں  
 حکما۔ کا اس پر اتفاق ہے کہ افلاطون و جالینوس  
 وغیرہ طبقے طبیب ہیں جن کو دوائل کی کیفیت  
 حالات کا بہت زیادہ معلم ہے۔ حالانکہ یہی معلوم  
 ہے کہ خواست کے کثیرے خواست کی حالت در  
 اور ضررے اور تغیریں سے زیادہ واقعہ اُس تو  
 افلاطون و جالینوس کا ان روایی حالت سے نہ اتفاق  
 ہونا ان کے اعلم ہونے کو مفترضیں ادا کرنی عقلمند  
 بلکہ احقیقی یہ کہے پر رضی تھا کہ کمپروں کا اعلم  
 افلاطون سے زیادہ تھے حالانکہ ان کا خواست کے  
 احوال سے افلاطون کی نسبت زیادہ واقعہ ہوتا  
 یقینی امر ہے اور ہمارے حکم کے بعد صین سرورہ  
 کائنات حصل اللہ علیہ وسلم کے لیے تمام شرعی ادائی  
 و اصل و امثل علوم بابت کرتے ہیں اور یوں کہتے ہیں  
 کہ جب آنحضرت ساری مخلوق سے فضل ہیں تو  
 غزوہ سب ہی کے علم جنکی ہوں یا جنکی آپ کو  
 معلوم ہوں گے اور یہم نے بغیر کسی معتبر نفس کے  
 محض اس فاسد قیاس کی بنار پر اس علم کلی و جملی  
 کے ثبوت کا اسکار کیا۔ فرانخور تو فرمائیے کہ ہر سماں  
 کو شیخان پر فضل و شرف متحمل ہے پس اس دیاں

کل شخص من احاد الاعمہ حاویاً علی علوم  
 المیں ویز مرعلی ذات ان یکون سیمان  
 علی نبیناً و علیہ السلام عالیماً بما عمله  
 الهد الهد و ان یکون افلاطون حاصلین  
 معارفین بجمعیت معارف الدینان واللوام  
 باطلة باسرها کاہر المشاہد وهذا  
 خلاصۃ ما قلناه فی البراهین القاطعة  
 لعروق الغباء العارقین القاتمة لعن  
 الدجالجة المفترین فلم یکن بعثنا فیہ الا  
 عن بعض الجزئیات المستحدثة ومن اجل  
 ذلك اینا فیه بالقطع الاشارۃ حتى تدل  
 ان المقصود بالتفی والاشبات هنالک  
 تلك الحزیفات لا غير لكن المفسدين  
 بحرفون الكلام ولا يخافون محاسبة  
 الملك العلام وانك جازمون ان من قال  
 ان فلا فنا علم من النبي عليه السلام فهو  
 کافر كما صریح به غير واحد من علمائنا  
 الکرام ومن افتی علينا بغير ما ذكرنا فعليه  
 بالبرهان خالصاً عن مناقشة الملك  
 الیان والله علی، نقول وكيل -

کی بنا پر لازم آئے گا کہ ہر ایسی صحیت بیان کے  
 سمجھنے والوں سے آگاہ ہو، اور لازم آئے گا کہ حضرت  
 سیمان علیہ السلام کو خبر ہو۔ اس واقعہ کی جست ہجہ  
 نے باتا۔ امراء افلاطون و مایلینزس واقعہ ہرول  
 کیروں کی نامہ و افپیتوں سے اور سارے لازم  
 باطل ہیں چنانچہ مشاہدہ ہو رہا ہے۔ یہ ہمارے  
 ول کا خلاصہ ہے جو برائیں تااطعہ میں بیان کیا  
 ہے جس نے کند ذہن بدوں کی رگنیں کاٹ  
 دیں اور دیالیں و مفرمی گروہ کی گردیں نظر دیں  
 سواں ہیں ہماری بحث صرف بعض عادات بزری  
 میں ہتھی اور اسی میں اشارہ کا فقط ہم نے لکھا تھا  
 تاکہ دلالت کرے کہ فتنی و اشبات سے تقدیر صرف  
 یہی جزئیات میں لیکن مفسدہ میں کلام میں تحریف کیا  
 کرتے ہیں اور شاہنشاہی محاسبہ سے فڑتے ہیں اور  
 ہمارا پختہ عقیدہ ہے کہ جو شخص اس کا تائل ہو کر نہ لاس  
 کا عامنی علیہ السلام سے زیادہ ہے وہ کافر ہے  
 چنانچہ اس کی تصریح ایک نہیں ہمارے ہمیترے  
 خلاف کر جکے ہیں اور جو شخص ہمارے بیان کے  
 خلاف ہم پر بیان باندھے اس کو لازم ہے کہ  
 شاہنشاہ روز بجز اسے غافت بن کر دیں بیان  
 کرے اور اللہ ہمارے قول پر کیلئے نہیں

# السؤال العشرون

## پیسوال سوال

اعتقدون ان علم النبي صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل  
وسلم پیساوی علم ذید و بکر و بھائم ام  
تبرؤن عن امثال هذا و هل کتب  
الشیعۃ الشفیعۃ علی التھانوی فی رسالتہ  
حفظ الہیمان هدا المضھون ام لا  
ربم تعمکون علی من اعتقاد ذلك.

کی تھا رای حقیقتہ ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل  
زید و بکر اور چوپاں کے علم کے برابر ہے یا  
اس تسم کے خلافات سے تم بھی ہر اور مولوی  
اشرت علی تھانوی نے لپٹ رسالہ حفظ الایمان  
میں یہ ضمون لکھا ہے یا نہیں، اور جو یہ حقیقتہ  
رکھے اس کا حکم کیا ہے؟

## الجواب

اقول وہنہ ایضا من افتراوات المبتدعین  
وکا کاذبیم فلحرقو معنی الکلام واظھر  
بحقد هم خلاف مراد الشیخ من ظلمه  
فقاتلهم اللہ ان یوفکون قال الشیخ  
العلامة التھانوی فی رسالتہ المسماۃ  
بحفظ الہیمان وہی رسالتہ صفرۃ الاجاج  
ذیها عن ثلاثة سئل عنہا، الاولی منها  
فی السجدة المتعظیۃ للقبود والثانیۃ  
فی الطروات بالقبود والثالثۃ فی اطلاق  
لقطع عالم الغیب علی سیدنا رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم فقال الشیعۃ حملہ

جائز ہے یا نہیں؟  
مولانا نے جو کچھ لکھا ہے اس کا حامل ہے

انه لا يجوز هذا الاطلاق وان كان  
 بتاويل لكونه موهما بالشرك كما منع  
 من اطلاق قوله راعناف القرآن ومن  
 قوله عبدى وامتنى في الحديث أخرجه  
 مسلم في صحيحه فأن الغيب المطلق في  
 الاطلاقات الشرعية مالم يقم عليه  
 دليل ولا إلى دركه وسيلة وسبيل فعل  
 هذا قال الله تعالى قل لا يعلم من في  
 السموات والأرض الغيب إلا الله ولو  
 كنت أعلم الغيب وغير ذلك من الآيات  
 ولو جوز ذلك بتاويل يلزم أن يجوز  
 اطلاق الخلق والرازق والمالك والمعبو  
 وغيرهما من صفات الله تعالى الخصبة  
 بذاته تعالى وتقدير على المخلوق بذلك  
 التاويل وايضا يلزم عليه ان يصح نفي اطلاق  
 لفظ عالم الغيب عن الله تعالى بالتاويل  
 الا خرقاته تعالى ليس عالم الغيب بالوسطة  
 والعرض فهو ياذن في نفيه عاقل متدين  
 حاشاوكلام ثم لصح هذ الاطلاق على الله  
 المقربة صلى الله عليه وسلم على قول المسأل  
 فحيث تفسر منه ماذاراد بهذا الغيب

کہ جائز نہیں گرتا ایں سبی سے کیوں نہ ہر کیونکہ  
 بشر کا وہم ہوتا ہے چنانچہ قرآن میں صحابہ کو  
 راغعا کرنے کی مانعت اور علم کی حدیث میں غلام  
 یا باندی کو عبدی اور امتی کرنے کی مانعت ہے  
 بات یہ ہے کہ اطلاعات شرعیہ میں وہی غیب  
 نہ راد ہوتا ہے جس پر کرنی و ملی نہ ہو اور اس کے  
 حصول کا کوئی وسیلہ و سبیل نہ ہو۔ اسی بنا پر  
 حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ دو سنبھیں جانتے وہ  
 جو آسمانوں اور زمین میں ہیں غیب کو مگر اللہ  
 نیز ارشاد ہے، اگر میں خیب جانتا تو ستری بیکی  
 جمع کر لیتا، اور اگر کسی تاویل سے اطلاق کر جائز  
 سمجھا جاوے تو لازم آتا ہے کہ غالباً رائق معمود  
 ملک وغیرہ ان صفات کا جزو ذات باری کے  
 ساتھ خاص ہیں اسی تاویل سے مخلوق پر الملاقوں صحیح  
 ہر جا وسے نیز لازم آتا ہے کہ دوسری تاویل سے  
 لفظ عالم الغیب کی نفی حق تعالیٰ سے ہو سکا س  
 یہے کہ اللہ تعالیٰ با واسطہ اور بالعرض عالم الغیب  
 نہیں ہے پس کیا اس نفی اطلاق کی کوئی دیندار  
 اجازت سے سکتا ہے؟ حاشا و حکما، چھپ کر حضرت  
 کی نائب مقدسر پر عالم غیب کا اطلاق اگر لعقل  
 سائل صحیح ہو تو تم اسی سے دریافت کرتے ہیں۔

هل أراد كل واحد من أفراد الغيب أو  
 بضمه أى بعض كان فان أراد بعض الغيب  
 فلا اختصاص له بحضور الرسالة صلى الله  
 عليه وسلم فان علم بعض الغيب وان  
 كان قليلا حاصل لزيد وسمير وبل الكل  
 صبي ومحنون بل بجميع الحيوانات  
 الهاهم لأن كل واحد منهم يعلم شيئا لا  
 يعلم الآخر ويخفى عليه فلوجوز المائل  
 اطلاق عالم الغيب على أحدا تعليه بعض  
 الغيب يلزم عليه ان يجوز اطلاقه على  
 سائر المذكورات ولو التزم ذلك لم  
 يبق من كمالات النبوة لانه يشرك فيه  
 سائرهم ولو لم يلتزم طولب بالفارق و  
 لن يجد اليه سبيلا انتهى كلام الشيخ  
 التھاؤی فانتظروا يرحمكم الله في سلام  
 الشيخ لن تجدوا أمما كذب المبتدعون من  
 اشخاصا ان يدعى احد من المسلمين  
 المساواة بين رسول الله صلى الله عليه  
 وسلم وعلم زيد وبكر وبهاهم بل الشيخ  
 يحكم بطرين الازمام على من يدعى جواز  
 اطلاق علم الغيب على رسول الله صلى

کرام غیب سے مراد کیا ہے یعنی غیر کا ہر  
 فرد یا بعض غیب کوئی کیوں نہ ہو پس اگر بعض  
 غیب مراد ہے تو مالت ماب حمل اثر علیم  
 کی تخصیص نہ رہی کیوں کہ بعض غیب کا عمل اگرچہ  
 تھوڑا سا پو ازید و عمر بکہ ہر چیز اور دیوارہ بکہ  
 جلد حیوانات اور چرپاؤں کو بھی حاصل ہے کیونکہ  
 پھر شخص کو کسی دلکشی ایسی بات کا عمل ہے کہ  
 درست کو نہیں ہے تو اگر سائل کسی پر لفظ عالم  
 الغیب کا اطلاق بعض غیب کے جانئے کی وجہ سے  
 بیان رکھتا ہے تو لازم آتا ہے کہ اس اطلاق کو ذکر کر  
 بالذات میں پر جائز بھجے اور اگر سائل نے اس کو  
 مان لیا تو اس اطلاق کی الات ثبت میں سے نہ رہا  
 کیوں کہ سب شرکیہ ہرگئے اور اگر اس کو ذکر مانے  
 تو وجہ فرق پوچھی جائے گی اور وہ ہرگز بیان نہ ہو  
 سکے گی۔ مولانا حافظی کا اطلاق ختم ہوا، خدا تمہار  
 رحم فرمائے۔ ذرا مولانا کا اطلاق ملاحظہ فرمادیغیوں  
 کے جھوٹ کا کہیں تپہ بھی نہ پادگے، حاشا کہ کوئی  
 مسلمان رسول اللہ حمل اثر علیہ وسلم کے علم اور زندگی  
 و بیان کے علم کو برابر کئے بکہ مولانا تو بطریق الزام  
 یوں فرماتے ہیں کہ جو شخص رسول اللہ حمل اثر علیہ وسلم  
 پر بعض غیب جانئے کی وجہ سے حاصل الغیب کے

الله عليه وسلم العلماء بعض الغيوب انه  
يلزم عليه ان يجوز اطلاقه على جميع  
الناس والبهائم فain هذا عن مساواة  
العلم الذى يفترونها عليه فلعن الله على  
المكاذبين ونقين بان معتقد مساواة  
علم النبي عليه السلام مع زيد وبكر وبهائم  
ومجانين كافر قطعا وحاشا الشیخ دامر  
مجده ان يتغود بهن او انه لمن عجب  
العجباء .

## السؤال الواحد والعشرون

کیا تم اس کے تائی ہو کہ جناب رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر ولادت شرعاً قبیح سید  
حرام ہے یا اور کچھ ؟

القولون ان ذکر ولادته صلی اللہ علیہ وسلم مستحب شرعاً من البدعات  
السینۃ المحررۃ ام غير ذلك .

## جواب

حاشا ان يقول احد من المسلمين  
فضلاً ان يقول نحن ان ذکر ولادته  
الشرعية عليه الصلاوة والسلام بل و  
ذکر عذر فعاله وبول حماره صلی اللہ علیہ وسلم  
کے غبار اور آپ کی سماں کے گھر ہے کے  
ہشاب کا ذکر نبھی قبیح و بعدت سیستہ یا حرام

کئے وہ حمد و عالات جن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ذرا سمجھی علاقہ ہے ان کا ذکر ہمارے نزدیک نہایت پسندیدہ اور اعلیٰ درجہ مستحب ہے خواہ ذکر ولادت شریفہ ہو یا آپکے بول براز انشت و برخاست اور پیدائی و خواب کا ذکر ہے ہر بیان کہ ہمارے رسالہ برائیں فاطحہ میں متعدد بھروسہ احت مذکور اور ہمارے شانع کے قتوی میں سطور ہے چنانچہ شاہ محمد اعلیٰ ساحب و ملیٰ مهاجر بکی کے شاگرد مولانا الحمد علی محمد شمسار پوریؒ کا قتوی عربی میں ترجیح کر کے ہم نقل کرتے ہیں تاکہ سب کی تحریریت کا منہ بن جائے ہر لفڑا کے کسی نے سوال کیا تھا کہ مجلس بیلاڈ شریف کس طریقہ سے جائز ہے اور کس طریقے سے ناجائز۔ قوہلانے اس کا یہ جواب لکھا کہ سینا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت شریف کا ذکر صحیح روایات سے ان اتفاقات میں جو عمادات واجبہ سے خالی ہوں۔ ان گفتگیات سے جو صحابہؓ کرام اور ان اہل قرون نئکے کے طریقے کے فلافت نہ ہوں جن کے خیر ہونے کی شہادت حضرت نے دی ہے ان عقیدوں سے جو شرک و بعثت کے موہبہ ہوں ان آداب

عليه وسلم مستقیح من البدعات البيئة المحرمة فما في حال التي لها أدفي تعليت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ذکرها من احب المندوبات واعلى المستحبات عندنا سواء كان ذكر ولادته الشريفة او ذكر بوله وبرازه وقيامه وعوده ونبوه ونبهته كما هو مصحح في رسالتنا المسماة بالبراهين القاطعة في مواضع شتى منها وفي فتاوى مشائخنا رحمهم الله تعالى كاف قتوی مولدنا احمد على المحدث الهاارنفوری تلميذ الشاہ محمد اسحق الدهلوی ثم المهاجر المک نقلاً مترجمها لتكون غوفة عن الجميع سئل هورجه اللہ تعالیٰ عن مجلس البیلاڈ بای طریق یجوز و بای طریق لا یجوز فلما بیان ذکر الولادۃ الشرفیۃ لسیدنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بر وابات صحیحۃ فی اوقات خالیۃ عن وظائف العبادات الواجبات وبکیفیات لم تکن عغافلۃ عن طریقة الصحابة و اهل القرون الثانۃ المشهود لها بالخبر وبالاعتقادات التي

موهمة بالشک والبدعة والآداب  
 التي لم تكن مخالفة عن سيرة الصيابة  
 التي هي مصدق قوله عليه السلام ما أنا  
 عليه وأصحابي وفي مجالس حالية عن  
 المنكرات الشرعية موجب للخير والبركة  
 بشطآن يكون مقرنا بصدق النبوة  
 والأخلاق من واعتقاد كونه داخل في جملة  
 الأذكار الحسنة السنوية غير مقيد بوقت  
 من الأوقات فإذا كان كذلك لا نعلم  
 أحداً من المسلمين أن يحكم عليه بكلمة  
 غير مشروع أو بدعة إلا المغر الفتنى فعلم  
 من هن أنا وإن شكر ذكره لادانة الشرفية  
 بل شكر على الامر بالمنكر التي انفتحت  
 معها كما شفتقوها في المجالس المولودية  
 التي في الهند من ذكر الروايات الراهنات  
 الموضوعة واحتلاط الرجال والنساء و  
 الوضاعف في إيقاد الشموع والتزيينات و  
 اعتقاد كونه واجباً بالطعن والسب و  
 التكفي على من لم يحضر ملخصهم مجلسهم و  
 غيرها من المنكرات الشرعية التي لا يكاد  
 يوجد حالياً منها فلؤاخلا من المنكرات

کے ساتھ جو صحابہ کی اس سیرت کے مقابلے  
 ہوں، جو حضرت کے ارشاد مانا گیا و اصحابی  
 کی مصدق ہے ان مجالس میں جو منکرات شرعیہ  
 سے خالی ہوں سبب خیر و بکت ہے بشرطیکے  
 صدق نیت اور اخلاص اور اس عقیدہ سے  
 کیا جاوے کریں جو مخلص دیکر اذکار حسن کے ذکر  
 سخن ہے کسی وقت کے ساتھ منقصوں نہیں پیں  
 جب ایسا ہوگا تو ہمارے علم میں کوئی مسلمان بھی  
 اس کے ناجائز یا مبعثت ہونے کا حکم نہ دیکھا اگر  
 اس سے معلوم ہو گیا کہ ہم ولاورت شریفی کے  
 منکر نہیں بلکہ ان ناجائز امور کے منکر ہیں جوں  
 کے ساتھ حل گئے ہیں جیسا کہ ہندوستان کے  
 مولود کی مجلس میں آپ نے خود دیکھا ہے کہ  
 وہی راستہ موصوع روایات بیان ہوتی ہیں۔  
 مردوں عورتوں کا احتلاط ہوتا ہے۔ جو اخون کے  
 روشن کرنے اور عورتی آرائش میں فضول فیضی  
 ہوتی ہے اور اس نجیب کو واجب سمجھ کر جو شام نہ  
 ہوں اس پڑھن و تکفیر ہوتی ہے اس کے علاوہ  
 اور منکرات شرعیہ ہیں جن سے شاید ہی کوئی مجلس  
 سیلاو خالی ہو سپر آرجلیں مولود منکرات سے خالی  
 ہو تو حاشا کہ ہم یوں کہیں کہ ذکر ولاورت شریفی

حاشا ان نقول ان ذکر الولادۃ الشرفیة  
نامجاہ اور بیعت ہے اور ایسے قول شیعہ کا  
منکرو بداعۃ وکیف یظن بمسلم هدنا  
القول الشیع فهذا القول علینا ایضاً  
من اقتداءات الملاحدۃ الدجالین  
الکن ابین خذ لهم الله تعالیٰ ولعنهم  
براوجرا سهلاء وجباء

---

## السؤال الثاني عشر

### بالمیوال سوال

هل ذكرتم في رسالتكم ما ان ذكر ولادته  
کیا قم نے کسی رسالت میں یہ ذکر کیا ہے کہ  
صلی اللہ علیہ وسلم سچنو اسٹھی کہما  
حضرت کی ولادت کا ذکر کنھیا کے جنم اشٹھی  
کی طرح ہے یا نہیں ؟

### جواب

### اجواب

هذا ایضاً من اقتداءات الدجالۃ  
المبتدعین علینا وعلی اکابرنا و قد بینا  
سابقاً ان ذکرہ علیہ السلام من حسن  
المندبات وأفضل المحببات فلکیف  
یظن بمسلم ان یقول معاذ الله ان  
ذکر الولادۃ الشرفیة مشابه بفعل  
الکفار وانما اخترعوا هن هن الغروریة عن  
مولانا گفت گوہی قد من ہرسو کی اس عبارت سے

عبادۃ مولوٰة الکنگوہی قنس اللہ سرہ  
 العزیز الّتی نقلناها فی البراهین علی صحیحۃ  
 ۱۳۱، وحاشا الشیخ ان یتکلم ومرادہ  
 بعيد بسراحل عمما نسبوا اليه کاسیی ظهر  
 عن مانذکرة وھی تناولی باعلیٰ نداء ان  
 من نسب اليه ما ذکر و کتاب مفتتو و  
 حاصل ما ذکر الشیخ رحمہ اللہ تعالیٰ  
 فی مجھ القیام عند ذکر الولادۃ الشرفیة  
 ان من اعتقاد دروم روحہ الشرفیة من  
 عالم الارواح الى عالم الشہادۃ و تیقون  
 بنفس الولادۃ المحققة فی المجلس المولودیۃ  
 فعامل ما كان واجبًا فی الساعة الولادۃ  
 الماضیۃ الحقيقة فهو مخطئ منتسب  
 بالمجوس فی اعتقادهم قولهم معبد هم  
 المعروف (بکنهما) کل سنة ومعاملتهم  
 فی ذلك اليوم ما عوبل به وقت ولادۃ  
 الحقيقة او مقتبله بروافض الہند فی  
 معاملتهم بسیدنا الحسین وابن ابیه من شہداء  
 کربلا رضی اللہ عنہم اجمعین حیث یاقوں  
 حکایۃ جمیع ماقبل معهم فی کربلا یوم  
 قولا و فعلاء فینون النعش و

کی گئی ہے جس کو ہم نے برائیں کے صفحو ۱۳۱  
 پر قتل کیا ہے اور حاشا کم مانا ایسی وہیت  
 بات فرماؤں۔ آپ کی مراد اس سے کوئی  
 دور ہے جو آپ کی طرف مسوب ہوا چنانچہ  
 ہمارے بیان سے عقرب مسلم ہو جائے گا  
 اور حقیقت حال پکار آئے گی کہ جس نے اس  
 شخص کو آپ کی طرف نسبت کیا وہ جھوٹا نہیں  
 ہے۔ مولانا نے ذکر ولادت شریفہ کے وقت  
 قیام کی سمجھتیں جو کچھ بیان کیا ہے، اُس کا  
 حامل یہ ہے کہ یہ شخص یہ عقیدہ رکھ کر حضرت  
 کی روح پر فتوح عالم الارواح سے عالم دنیا کی قدر  
 آئی ہے اور جیساں مولود میں نفس ولادت کے  
 ذوق کا حصہ رکھ کر وہ بتاؤ کرے جو واقعی ولادت  
 کی کوئی شدت سائست میں کرنا ممنوری تھا، تریہ  
 شخص غلطی پر یا تو مجرس کی مشاہدت کرتا ہے  
 اس عقیدہ میں کہ وہ بھی اپنے محبوب یعنی کھنگی کی  
 برسال ولادت مانتے اور اس دن وہی بتاؤ  
 کرتے ہیں جو کھنگی کی حقیقت ولادت کے  
 وقت کیجا ہے اور یا روانفہ اہل ہند کی مشاہدت  
 کرتا ہے امام حسین اور ان کے تابعین شہدار  
 کربلا رضی اللہ عنہم کے ساتھ بتاؤ میں کمزکر دفعہ

الکن والقبور وینقون فیها ویظفرون  
 اعلم الحرب والقتال ویصيغون الشیاب  
 بالدماء وینوحون علیها وامثال ملک من  
 الخرافات کما لایخفی علی من شاهد  
 احوالهم فی هذه الديار ونفس عبارته  
 المتعربة هكذا اواما توجيه (ای القیام)  
 بعذاب روحه الشريفة صلی الله علیہ وسلم  
 من عالم الارواح الى عالم الشهادة  
 فيقومون فظیح الله فهذا ایضا من حتفاهم  
 لون هذا الوجه يقتضى القیام عند  
 تحقق نفس الولادة الشريفة ومتى  
 تذكر الولادة في هذه الايام فهذا  
 الاعادة للولادة الشريفة مماثلة ب فعل  
 جوس الهند حيث يأتون بعين حکایة  
 ولادة معبدهم (کھفتا) او مسأله  
 للرافض الذين ينقولون شهادة اهل  
 الیت رضی الله عنهم كل سنة (ای فلا  
 وعمل) فمعاذ الله ما فعلهم هذا حکایة  
 للولادة المبینۃ الحقيقة وهذه الحركة  
 بلا شك دشیمة حریۃ باللوم والحرمة  
 والمفسق بل قعلهم هذا ایزین علی

بھی ساری ان باتوں کی نقل آئتے ہیں جو قول  
 و خلا حاشورا کے دن سیدان کر علیا میں ان حصہ  
 کے ساتھ کیا گیا چنانچہ نعمت بناتے کھناتے اور  
 قبر کر کر دناتے ہیں جنگ قبال کے جنطے  
 چڑھاتے کپڑوں کو خون میں زنگتے اور ان پر  
 نوچ کرتے ہیں اسی طرح دیگر خلافات ہوتی ہیں  
 جیسا کہ ہر وہ شخص اکاہ ہے جس نے جماعت ملک  
 میں ان کی حالت دیکھی ہے مولانا ک اردو عبارت  
 کی اصل عربی یہ ہے :— قیام کی یہ وجہ میان  
 کرنا کہ روح شریعت عالم ارواح سے عالم شہادت  
 کی جانب تشریف لاتی ہے اپنے حاضرین مجلس اس  
 کی تقطیم کر کھڑے ہو جاتے ہیں پس بھی بوقوفی  
 ہے کیونکہ یہ وہ نفس ولادت شریفہ کے وقت  
 کھڑے ہو جانے کو جانتی ہے اور نظر ہر بہبے کو  
 ولادت شریفہ ایسا بارہتی ہیں اپنے ولادت شریفہ  
 کا اعادہ یا سندوں کے فعل کے مثل ہے کہ وہ  
 اپنے معبود کھنیا کی اجل ولادت کی پری نقل آئتے  
 ہیں یا راضھیوں کے شابہ ہے کہ ہر سال شہادت  
 الیست کی قولا و خلا تصریح کیجئے ہیں اپس  
 مجاز شہد بعضوں کا فعل واقعی ولادت شریفہ کی  
 نقل ہی گیا اور یہ حکمت یہ یہ کہ شہادت کے فعل

فُلُولِكَ فَإِنْهُمْ يَفْعَلُونَهُ فِي كُلِّ  
عَامٍ مَرَّةً وَاحِدَةً وَهُوَ لَا يَفْعَلُونَ  
هَذِهِ الْمُتَخَرِّفَاتِ الْفَرَضِيَّةِ مَقْسَمًا  
وَأَوْلَى إِنْ لَهُمْ نَظِيرٌ فِي الشَّرْعِ بَالْ  
يَفْرُضُ أَمْرًا وَيَعْمَلُ مَعَهُ عِدَّةَ عِمَالَةَ الْحَقِيقَةِ  
بِلْ هُوَ مَحْرُمٌ شَرِيعًا أَهْوَانَهُ فَانْظُرُوا إِلَى اَوْلَى  
الْأَبْابِ أَنْ حَضْرَةَ الشَّيْخِ قَدْسَ اللَّهُ  
سَرَّهُ الْغَرِيزَانِمَا انْكَرَ عَلَى جَهَادِ الْهَدْنَى  
الْمُعْتَقِدِينَ مِنْهُمْ هَذِهِ الْعِقِيدَةُ  
الْكَاسِدَةُ الَّذِينَ يَقْوِمُونَ لِمِثْلِ هَذِهِ  
الْحَمِيلَاتِ الْفَاسِدَةِ فَلِمَسَ فِيهِ تَشْبِيهٌ  
لِمَجْلِسِ ذِكْرِ الْوَلَادَةِ الشَّرِيفَةِ بِفَعْلِ  
الْمَجْوسِ وَالرَّوَافِضِ حَاشَا اَكَايِرِنَا  
اَنْ يَتَفَوَّهُوا بِعِتْلِ ذَلِكَ وَلَا كُنَّ  
الظَّلَمِينَ عَلَى اَهْلِ الْحَقِيقَةِ يَفْتَرُونَ وَ  
بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ -

## تسليمان سوال

## السؤال الثالث عشر

کیا علامہ زمال مولوی رشید احمد گنگوہی نے  
کہا ہے کہ حق تعالیٰ نوڑ با چھوٹ بولتا ہے

هل قالَ الشَّيْخُ الْأَجْلُ عَلَامَةُ الزَّمَانِ  
الْمَوْلَوِيُّ رَشِيدُ اَحْمَدُ الْكَنْوَوِيُّ بِفَعْلِيَّةِ

کذب الباری تعالیٰ و عدم تضليل قائل ذلك ام هذا من الاقرارات عليه و  
اور ایسا کئے والا کراہ نہیں ہے، یا یہ اُن  
پر بہتان میں۔ اگر بہتان ہے تو بریلوی  
کی اس بات کا کیا جواب ہے۔ وہ کہتا  
ہے کہ میرے پاس مولانا مرحوم کے فتوے  
کا ذریعہ ہے جس میں یہ لکھا ہوا ہے۔  
على ذلك  
الشيخ المرحوم يفتقر بآراء المشتمل  
على ذلك

## جواب اجواب

علماء زمان یتیمے دوران شیخ اجل مولانا  
رشید حسید صاحب گنگوہی کی طرف مذکورین  
نے جو یہ ضرب کیا ہے کہ آپ نعروہ بالله  
حق تعالیٰ کے جھوٹ بولنے اور ایسا کئے والے  
کو کراہ نہ کئے کے قابل تھے۔ یہ بالآخر آپ  
پر جھوٹ بول گیا اور سخندا اخیں جھوٹ بھاولوں  
کے ہے جن کی بندش جھوٹے دجال نہ کل  
ہے پس خدا ان کو ہاک کرے، کماں جاتے ہیں  
جناب مولنا اس زمقد والحاد سے بڑی ہیں  
اور ان کی تکفیر خود مولنا کافر تھی کہ رہے  
جو جلد اول فتاویٰ رشیدیہ کے صفحہ ۱۱۹ پر  
بلحہ ہو کر شائع ہو چکا ہے۔ تحریر اس کی عربی  
ہیں۔ ہے۔ جس پر تصحیح دمواہیہ علماء مکملہ  
ثابت ہیں۔

الذی نسبوا علی الشیخ الاجل الوحد  
الاعجیل علامۃ زمانہ فرید عصرہ و  
اوائیہ مولانا وشیدا حسید گنگوہی من  
انہ کان قائلًا بفضلیة الکذب مزالیۃ  
تعالیٰ شانہ و عدم تضليل من تغواۃ  
بنی اسرائیل فمکدہ و بعلیہ رحمہ اللہ تعالیٰ  
وهو من الکاذب الکیفیۃ  
بالستہ الدجالون الکتابون فقاۃ لهم  
اللہ افی یؤنکون وجاہہ برئی من تلك  
الزندقة والکحاد و مکنہ بهم فتوی الشیخ  
تدس سرہ الکیفیۃ طبعت و شاعت فی  
المحل الاول من فتاواہ الموسومہ  
بالفتاوی الرشیدیۃ علی صفحۃ ۱۱۹  
منها وہی عربیۃ مصہد حجۃ مختومۃ

ختام علماء مکہ المکرمة

و صورتہ سوالہ ہے کہ :-

بسم اللہ الرحمن الرحیم

حمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

ما قولکم دام فضلکم ف ان اللہ تعالیٰ

هل یتصف بصفۃ الذبام لا و

من یعتقد انه یکذب یکعن حکم

افتونا ماجورین .

## الجواب

ان اللہ تعالیٰ ممتاز من ان یتصف

بصفۃ الذبام ولیست في کلامه

شائیة الذبام ابا اکا قال اللہ تعالیٰ

ومن اصدق من اللہ قیاد و من

یعتقد و یتفوہ بآن اللہ تعالیٰ یکذب

فهو کافر ملعون قطعاً و مخالف

للكتاب والسنۃ واجماع الامة فض

اعتقاد اهل الایمان ان ما قال اللہ

تعالیٰ في القرآن في فرعون و هامان و

ابی لہب انهم جهہنیون فهو حکم

قطعاً لا يفعل خلافه ابداً لکہ تعالیٰ

نذر على ان یدخل الجنة وليس بجاوز

سوال کی صورت یہ ہے :-

بسم اللہ الرحمن الرحیم

حمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

اپ کیا فرماتے ہیں اس سلسلہ میں کہ اللہ تعالیٰ  
صفت کذب کے ساتھ متصف ہو سکتا ہے  
یا نہیں اور جو یہ عقیدہ رکھے کہ خدا جبرٹ بولتا  
ہے اس کا کیا حکم ہے۔ فتویٰ دو، اجر طے گا۔

## جواب

بے شک اللہ تعالیٰ اس سے منزہ ہے کہ کذب  
کے ساتھ متصف ہو۔ اس کے کلام میں ہرگز  
کذب کا شایر بھی نہیں جدیا کروہ خود فرماتا ہے  
اور اللہ سے زیادہ سچا کون۔ اور جو شخص یہ عقیدہ  
کے بازیں سے نکالے کہ اللہ تعالیٰ جبرٹ بولتا  
ہے وہ کافر قطعی طبعاً۔ اور کتابت سنت و  
اجماع است کا مخالف ہے اہل ایمان کا  
یہ عقیدہ ضرور ہے کہ حق تعالیٰ نے قرآن میں  
فرعون و هامان و ابولہب کے متعلق جو یہ فرمایا  
ہے کہ وہ دونوں میں تو یہ حکم قطعی ہے اس کے  
خلاف کبھی نہ کریں گا۔ لیکن اللہ ان کو جنت میں  
 داخل کرنے پر قادر ضرور ہے، حاجز نہیں ہاں

البترانے اختیار سے ایسا کرے گا نہیں وہ فرمائے  
ہے اور اگر تم بپاہتے تو ہر شخص کو بدبست فس  
دیتے یکیں یہ اقول ثابت ہو چکا کہ ضرور دفعہ  
بھروس گا، جن و انس دونوں سے۔ پس اس آیت  
سے ظاہر ہو گیا کہ اگر اشد چاہتا تو سب کے مرن  
بنا دیتا لیکن وہ اپنے قول کے خلاف نہیں کرتا  
اور سب با اختیار ہے بجبوری نہیں کیونکہ  
وہ فاعل مختار ہے جو چاہئے کرے۔ یہ ہی  
عقیدہ تمام علماء رحمۃ اللہ علیہم ہے۔ جیسا کہ  
بیضاوی نے قول ارسی تعالیٰ دین تغفیر لوم  
کی تفسیر کے تحت میں کہا ہے کہ مشکل کا  
بحث نادعید کا مقتضی ہے۔ پس اس میں لذات  
امتناع نہیں ہے۔ وائد اعلم بالضراب  
كتبه احضر رشید احمد الگنوی عضی عنہ  
کہ مکرم زاد اشد شرفہ کے علماء کی تصحیح  
کا خلاصہ یہ ہے۔ حد اسی کو زیبا ہے جو اس کا  
سمتی ہے اور اسی کی اعانت و توفیق درکار  
ہے۔ علام رشید احمد کا جواب مذکور حق  
ہے جس سے مفتر نہیں ہو سکتا۔ وصلی اللہ علی  
خاتم النبیین وعلی آلہ وصحبہ وسلم۔ لکھنے کا اسرار یا  
خادم شریعت اُمریکہ خادم الشریعہ سراجی  
وسلم امر بر قمہ خادم الشریعہ سراجی

عن ذلك ولا يفعل هذا مع اختيارة  
قال الله تعالى ولو شئنا لفيينا حمل  
نفس هذا هما ولكن حق القول منه  
لامشي جهنم من الجنة والناس  
اجمعين فتعين من هذه الآية  
انه تعالى لو شاء بجعلهم كلهم مومنين  
ولكنه لا يخالف ما قال وكل ذلك  
بالاختيار لا بالاضطرار وهو فاعل  
محترف افال لما يريد۔ هذه عقيدة  
جميع علماء الامة كما قال البيضاوی  
تحت تفسير قوله تعالى ان تغفر لهم الخ  
وعدم غفران الشرك مقتضى الوعيد  
فلا اعتناع فيه لذاته والله اعلم بالعقواب  
كتبه الاحقر رشید احمد الگنوی عضی عنہ  
خلوصۃ تصحیح علماء مکہ المکرہ  
زاد الله شرفہا الحمد لمن هو به  
حقيقة ومنه اسد العون وال توفیق  
ما احباب به العلامہ رشید احمد المذکور  
هو الحق الذي لا محيض منه و حمل  
الله علی خاتم النبیین وعلی آلہ وصحبہ  
وسلم امر بر قمہ خادم الشریعہ سراجی

اللطفت خفی محمد صالح ابن المرحوم  
صلی اللہ علیہ وساتھی مفتی مکہ المکۃ  
صلی اللہ علیہ وساتھی مفتی مکہ المکۃ  
حالا کان اللہ لہما [محمد صالح بن المرحوم]  
صلی اللہ علیہ وساتھی مفتی مکہ المکۃ  
رقمہ المرتبط من ربہ کمال النیل محمد سعید  
بن محمد بصلی بیکہ المحبیۃ غفران اللہ له و  
لوالدیہ ولشائخہ وجیع الملینین [محمد سعید بن  
محمد بصلی]

الرجی العفوف من واهب العطیۃ  
محمد عبدالدنیس الموجوم الشیخ حسین  
مفتی المالکیۃ ببلد اللہ المحبیۃ  
امیدوار عفوا ز داہب العطیۃ محمد عبدالدنیس  
بن شیع حسین موجوم مفتی المالکیۃ -

درود وسلام کے بعد جو کچھ علماء رشید محمد  
نے جواب دیا ہے کافی ہے اور اس پر اعتماد  
ہے بلکہ یعنی حق ہے جس سے مفر نہیں لکھا  
حتیر خلفت بن ابراہیم عتبی خادم افتاء  
مکہ مشرق نے  
اور یہ جو بریوی کہتا ہے کہ اس کے پاس مولانا  
کے نتیجی لا فواؤ نہیں جس میں ایسا لکھا ہے اس  
کا جواب یہ ہے کہ مولانا نے متروپریبتان  
بامدھنے کو یہ جمل ہے جس کو گھٹ کر اپنے پاس لکھ  
لیا ہے اور ایسے جھوٹ اور جمل اسے آسان  
ہیں کیونکہ وہ اس میں استادوں کا استاد  
ہے اور زمانہ کے رُنگ اس کے چیزیں کیونکہ

مصلیا و مسلمانہ ادا و ما احباب  
العلامة رشید احمد فیہ الکفاۃ و  
علیہ المعمول بل هو الحق الذى لا  
محیص عنه رقمہ الحقیر خلفت بن  
ابراهیم خادم افتاء الحنابلہ بیکہ المفتیۃ  
والجواب عما یقول البریلوی انه  
یضع عنہہ تمثال فتوی الشیخ الموجوم  
بعتو توکراف المشتعل علی ما ذکر هو انه  
من مخالفاته اختلفوا و ضعف اعنة  
اقراء على الشیخ قدس سرہ ومثل هذہ  
الاکاذیب والاختلافات هیں علیہ  
فانہ استاذ العلامۃ فیها وکالم عیال

تحریت و تبیین و دلیل و مکر کی اس کو عادت  
ہے۔ اکثر مُرسی بنا لیتا ہے، سیئے قاریانی سے  
چچ کم نہیں، اس لیے کہ وہ رسالت کا حکم کھلا  
دھی تھا اور یہ مجددیت کو چھپائے ہوتے ہے  
حدائقِ امت کو کافر کسرا رہتا ہے جس طرح  
محمد بن عبد الوہاب کے دلائل چھلے امت کی  
تکفیر کر لیا کرتے تھے۔ خدا اس کو بھی الخیں کی طرح

رسوا کرے

علیہ فی زمانہ فانہ مُحَرَّف ملبتُ دجال  
مکار و بیا یصور الامهار وليس بادن  
من المسيح القادیانی فانہ یدعی الرسالۃ  
ظاهر او علناً وهذا استتر بالمجدریۃ  
و یکفر علماء الامة كما کفر الوهابیۃ  
اتباع محمد بن عبد الوہاب الامة خلنه  
الله تعالیٰ کما خذ لهم.

## چھوٹی سوال سوال

## السؤال الرابع والعشرون

کیا تمہارا یہ عتیde ہے کہ حق تعالیٰ کسی  
کلام میں وقوع کذب ممکن ہے؟ یا کیا  
ہات ہے۔

## جواب

ہم اور ہمارے مشائخ اس کا یقین رکھتے ہیں کہ  
جو کلام بھی حق تعالیٰ سے صادر ہوا یا آئندہ ہو گاؤ  
یقیناً سچا اور بلا شبه واقع کے مطابق ہے اس کے  
کچھ کلام میں کذب کا شایبہ اور خلاف کا وہیہ  
بھی بالکل نہیں اور جو اس کے خلاف محتدرا رکھے  
یا اس کے کسی کلام میں کذب کا وہیہ کرے دو  
وہ کافرستہ ملجمد، زندگی ہے۔ اس میں ایمان

هل تعتقدون امكان وقع الذنب  
في کلام من کلام المول عز وجل سبحانہ  
ام کیف الامر

## اجواب

نَحْنُ وَمَا شَأْخْنَا وَحْمَمَ اللَّهُ تَعَالَى نَدْعُونَ  
وَنَتَيْقِنُ بِأَنَّ كُلَّ کلام صدر عن الباری  
عَزَّ وَجَلَّ او سیصد رعنہ فهو مقطوع  
الصدق بجز و میطابق افع و عین  
فی کلام من کلامہ تعالیٰ شائیہ کذب  
ومقطنة خلاف اصل بلا شبهة و من  
اعتقول خلاف ذلك او توهم بالكذب في

شی من کلامہ فهو کافر ملحد قذریوں لیں سماش اسے بھی نہیں۔  
له شائۃ من الادیان۔

## پچھیوال سوال

## السؤال الخامس والعشرون

کیا تم نے اپنی کسی تصنیف میں اشاعتِ کی  
ظریف امکاں کذب فسرب کیا ہے اور اگر کیا  
ہے تو اس سے مراد کیا ہے اور اس مذہب  
پر تھار سے پاس معتبر علماء کی کیا کوئی سند  
ہے۔ واقعی امر میں بخلاف۔

هل نسبتم في تأليفكم إلى بعض الاشاعرة  
القول بأمكان الذنب وعلى تقديرها  
فما المراد بذلك وهل عندكم نص على  
هذا المذهب من المعتمدين بینوا الأمر  
لنا على وجهه۔

## جواب

## الجواب

اصل بات یہ ہے کہ ہمارے اور ہندو منطقیوں  
و بیخیوں کے درمیان اس سند میں نزاع ہوا  
کہ حق تعالیٰ نے جو وعدہ فرمایا اخبر دی، یا  
ارادہ کیا، اس کے خلاف پاس کو قدرت  
ہے یا نہیں۔ سو رہ تریوں کہتے ہیں کہ ان  
باتوں کا خلاف اس کی قدرت کی پریسے خاصیج  
اور عقلانی محال ہے۔ ان کا مقدور خدا ہونا ممکن  
بھی نہیں اور حق تعالیٰ پر عاجب ہے کہ وعدہ  
اور خبر اور ارادہ اور علم کے مطابق گرسے

الأصل فيه انه وقع النزاع بيننا وبين  
المنطقين من أهل الهند والمبتدعة  
منهم في مقدورية خلاف ما وعد به  
البارى سبحانه وتعالى او اخبره او  
اراده او امثالها فقلوا ان خلاف هذه  
الأشياء خارج عن القدرة القيمة  
مستحيل عقل لا يمكن ان يكون  
معدور الله تعالى راجب عليه ما يطابق  
الوعد الخبر والارادة والعلم وقلنا

ان امثال هذه الاشياء مقدور قطعاً  
لکنه غير جائز الواقع عند اهل السنة  
والمجاهدة من الاشاعرة والمازريية  
شرعًا وعقلاً عند المازرييہ وشرعاً  
فقط عند الاشاعرة فاعترضوا علينا  
بانه ان امکن مقدوریة هذه الاشیاء  
لزم امكان الكذب وهو غير مقدور  
قطعاً ومستحيل ذا تأثیبناهم باجویة  
شتى مذاکرة علماء الكلام منها المسلم  
استلزم امكان الكذب لمقدوره خلاف  
الوعد والاخبار وامثالهما فهو ايضاً  
غير مستحيل بالذات بل هو ممثل  
السفه والظلم مقدوره اذاً ممتنع  
عقلاً وشرعًا او شرعاً فقط كما صرخ  
به غير واحد من الائمة فلما دأوا  
هذه الاجویة عشوافی الارض ونبوا  
البنا تقویز النقص بالنسبة الى جنابه  
تبارك وتعالى وأشاعوا هذه الكلام  
بين السفهاء والجهلاء تغیر اللعوم  
وابتعاء الشهوات والشهوة بين الانعام  
ولبلغوا اسباب سموات الاعتلاء فوضعوا

اور ہم یوں کہتے ہیں کہ ان جیسے افعال یعنی محدث  
میں داخل ہیں، البتہ اہل السنۃ والجماعۃ اشاعر  
وائزیہ سب کے نزدیک ان کا وقوع جائز  
نہیں، ما تزیدیہ کے نزدیک نہ تسریعاً جائز نہ عقلاءً  
اور اشاعرہ کے نزدیک صرف تسریعاً جائز نہیں  
پس بدشیوں نے ہم پر اعتراض کیا کہ ان امور کا  
تحت تدریت ہزا اگر جائز ہو تو کذب کا امکان  
لازم آتا ہے اور وہ لیقینی تخت قدرت نہیں  
اور ذاً امکان ہے۔ تو ان کو علماء کلام کے ذکر کیے  
ہوئے چند جواب دیتے، جن میں یہ بھی تھا کہ اگر  
وحدہ و خبر و غیرہ کا خلاف تخت قدرت فلانے  
سے انسان کذب تسلیم بھی کر لیا جاوے تو وہ  
بھی تو بالذات معال نہیں بلکہ سفہ اور ظلم کی طرح  
ذاؤ مخدور ہے اور عقلاءً و شرعاً یا صرف تسریعاً  
متنع ہے جیسا کہ پہلی بڑی علماء اس کی تصریح کر  
چکے ہیں پس جب انہوں نے یہ جواب دیکھتے تو  
مکہ میں فدا و پھیلانے کر ہماری جانب یہ  
غروب کیا کہ جناب باری عز اسمہ کی جانب  
نقض جائز صحیح ہے اور عوام کو نظرت والا نے  
اور مخلوق میں شہرت پا کر اپنا مطلب پورا کرنے  
کر دیا، وہ جملہ رہیں اس لغویات کی خوب شہرت

مثالاً من عند هم لفعالية الذذ بلا  
مخافة عن الملك العلام ولما اطلع  
أهل الهند على مكائد هم استنصروا  
علماء الحرميين الكرام لعلهم ينفهم  
عاقلون عن خباتاتهم وعن حقيقة  
اقوال علمائنا وما مثلهم في ذلك  
الأكمثل المعتزلة مع أهل السنة و  
الجماعية فانهم اخرجوا ثانية العاصي  
وعقاب المطير عن القدرة القديمة و  
أوجوا العدل على ذاته تعالى فسموا  
أنفسهم أصحاب العدل والتزيره و  
تبوا علماء أهل السنة والجماعة الى  
الجحور والاعتساف والتشويه فكما  
ان قدماء أهل السنة والجماعة لم  
يبدأوا بجهل اعمتهم ولم يحيوزوا العجز  
بالنسبة اليه سبحانه وتعالى في الظلم  
المذكور وعمدوا القدرة القديمة مع  
ازالة التفاصيل عن ذاته الكاملة  
الشريفة واتمام التزيره والقدس  
بحنابه العالى قائلين ان ظلمكم المتقصنة  
في جواز مقدوريه العقاب للطائع فى

الثواب للعاصي انما هو وحمة الفلحة  
الشيعة كذلك فلنالهم ان طنكم  
النقص بعقدرها خلاف الوعد و  
الاخبار والصدق وامثال ذلك مع  
كونه ممتنع الصلاة ورعيته تعالى شرعاً  
فقط اوعقلاً وشرعاً انما هو من بلاه  
الفلسفة والمنطق وجهمكم الوخيم فهم  
ضلوا ما فعلوا لاجل المتزية لكم لم  
يقدروا على كمال القدرة وتعديهمها و  
اما اسلوفنا اهل السنة والجماعة  
فيجمعوا بين الامر من تعليم القدرة  
وتفہیم التزية للواجب سبحانه وتعالیٰ  
وهذا الذي ذكرناه في البراهین مختصر  
وهاكم بعض النصوص عليه من الكتب  
المعتبرة في المذهب (١) قال في شرح  
الواقف اوجب جميع المعتزلة والزجاج  
عقاب صاحب الكبيرة اذا مات بلا  
توبه ولم يجوزوا ان يعفو الله عنه  
بوجهين الاول انه تعالى اوجب بالعقاب  
على الكبائر وآخر به اى بالعقاب  
 عليهم فلو لم يعاقب على الكبيرة وعفوا

(١) شرح مواقف میں مذکور ہے کہ تمام  
معتزل اور سوارج نے مرکب بکریہ کے عذاب  
کو جیکہ ملائکہ مر جائے واجب کیا ہے اور  
جاں زندگی سمجھا کہ اشد اسے معاف کرے اس کی  
دو وجہ بیان کی ہیں: اول یہ کہ حق تعالیٰ نے  
بکریہ کا ہوں پر عذاب کی خبر دی اور وحید فرمائی  
ہے پس اگر عذاب نہ سے اور معاف کر دے

نرم الخلف في وعيده والذنب في خبره  
وأنه محال والجواب غائية وقوع  
العقاب فain وجوب العقاب الذي  
كل منافيه اذ لاشبهة في ان عدم  
الوجوب مع الواقع لا يستلزم خلطاً و  
لا كذباً لا يقال انه يستلزم جوازها  
وهو ايضًا محال لأننا نقول استحالته  
ممنوعة كيفت وهو مامن الممكنات التي  
تشتمل بما قدرته تعالى ، اهـ

(۲) وفي شرح المعااصد للعلامة الفتاوى  
بحمه الله تعالى في خاتمة بحث القدرة  
المذكورة لشمول قدرته طوائف منهم  
النظام واتباعه القائلون بأنه لا يقدر  
على الجهل والذنب والظلم وسائر  
القبائح اذ لو كان خلقها مقدوراً له  
لجاز صدوره عنه واللازم باطل لافتـ  
إلى السفره ان كان عالماً بيقع ذلك و  
باستغاثة عنه وإلى الجهل ان لم يكن  
عالماً والجواب لانسلم ففع الشئ بالنتيـ  
اليه كيفت وهو تصرف في ملكه ولو سلم  
فالقدرة لعساكي امتناع صدورها نظراً

توسيع کے خلاف اور خبر میں کذب لازم آتا  
ہے اور یہ محال ہے اس کا جواب یہ ہے کہ  
خبر وحید سے زیادہ سے زیادہ عذاب کا وقوع  
لازم آتا ہے کہ وجوب جس میں گنجائی ہے کیونکہ  
بغير وجوب کے وقوف عذاب میں نہ خلاف  
ہے نہ کذب کرنی میں نہ کہے کہ اچھا خلعت  
اوہ کذب کا جواز لازم آئے کا اور یہ بھی محال  
ہے کہ کیونکہ تم اس کا محال ہوتا ہیں مانتے ار محال  
کیونکہ ہو سکتا ہے جبکہ خلعت اور کذب اون مکنن  
میں داخل ہیں جن کو قدرت باری تعالیٰ شامل ہے  
(۲) اور شرع معااصد میں علام فضال زانی  
رحمه اللہ تعالیٰ نے قدرت کی بحث کے آخر میں لکھا  
ہے کہ قدرت کے منکر چند گروہ ہیں ایک نظام  
اور اس کے تبعین جو کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جمل  
اور کذب و ظلم و نیز کسی فعل قبيح پر قادر نہیں کیونکہ  
ان امثال کا پیدا کرنا اگر اس کی قدرت میں ہل  
ہو تو ان کی حق تعالیٰ سے صدور بھی جائز ہو گا اور  
صدر تجاوز ہے کیونکہ اگر باوجود عمل قبيح کے  
بے پرواں کے سبب سدر ہو گا قوسہ لازم آئیا  
اور علم نہ ہو گا اور جمل لازم آئے کا جواب یہ ہے کہ  
حق تعالیٰ کی جانب نسبت کر کے کسی شئی کا قبیح

الى وجوب العارف وعدم الداعي وان  
كان مسكناً أو ملخصه :

(۳) قال في المسأرة وشرحه المسamerة  
للعلامة الحق كمال بن الهمام الحنفي  
وتلميذه ابن الشريف المقصى للثافني  
رحمهما الله تعالى ملخصه ثم قال اي  
صاحب العبرة ولا يوصي الله تعالى  
بالمقدرة على الظلم والسفه والكذب  
لان الحال لا يدخل تحت القدرة اي  
يصح متعلقاً بها وعن المعتزلة يقدر  
تعالى على كل ذلك ولا يفعل انتهى  
كلام صاحب العبرة وكأنه انقلب  
عليه مانقله عن المعتزلة اذ لا شك  
ان سلب القدرة عملاً ذكر هو مذهب  
المعتزلة وأما ثبوتها اي القدرة على ما  
ما ذكر ثم الامتناع عن متعلقها احتيلاً  
 فهو من هب المشاعرة اليق من  
بعض هب المعتزلة ولا يخفى ان هذا  
الاليق ادخل في التزوير ايضاً اذ لا  
شك في ان الامتناع عنها اي عن المذكورة  
من الظلم والسفه والكذب من باب

هم تسلیم نہیں کرتے ہیں اس لیے کہ اپنے مکان میں  
تصرف کرنا قبیح نہیں ہو سکتا اور اگر ان بھی لیں کہ  
قبیح کی نسبت قبیح ہے تو قدرت حق امتناع صدور  
کے منافی نہیں کیونکہ ہو سکتا ہے کہ فی نفس تحت  
قدرت ہو گرمانے کے موجود یا باعث صدور  
معقول ہونے کے سبب اس کا وقوع ممکن ہو۔  
(۴) مسأرة اور اس کی شرح سامرو میں علام  
کمال بن ہمام حنفی اور ان کے شاگرد ابن بی شریعت  
متعدد شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ تعریج فرمائے ہیں  
بھر صاحب العبرة نے کما حق تعالیٰ کریم نہیں  
گھر سکتے کہ وہ ظلم و سفه اور کذب پر قادر ہے  
(کیونکہ ہو سکتا ہے جیکہ خلائق کذب ان ممکنات  
میں داخل ہیں جن کو قدرت باری تعالیٰ شامل ہے)  
کیونکہ محال قدرت کے تحت میں داخل نہیں ہوتا  
یعنی قدرت کا اعلان اس کے ساتھ صحیح نہیں اور  
مستلزم کے نزدیک افعال مذکورہ پر حق تعالیٰ قادر  
تو ہے گھر کر بخانہ میں صاحب العبرة کا کلام غیر  
ہو گیا (اب کمال الدین فرماتے ہیں) کہ صاحب العبرة  
نے جو معتزلہ سے نقل کیا وہ اٹ بلٹ ہو گیا  
کیونکہ اس میں شک نہیں کا اصالہ مذکورہ سے قدرت  
کا سب کرنا یعنی مذہب مستلزم ہے اور افعال

التربيات عملاً لا يليق بمنابع فداسه  
تعالى فليس بغير بالبناء للمسفول أى  
يختبر العقل في أن أى الفصلين باللغة  
في التزية عن الفحشاء فهو القدرة  
عليه أى على ما ذكر من الأمور الثلاثة  
مع الامتناع أى امتناعه تعالى عنه  
ختار النك الامتناع أو الامتناع  
أى امتناعه عنه لعدم القدرة عليه  
فيجب العول بأدخل القولين في التزية  
وهو القول اليق بمن هب لا شاعرة له  
(۲) وفي حواشى الكلينوى على شرح  
العقائص العصرية للمحقق الدوادى  
رحمه الله تعالى مانصه وبالجملة  
كون الكذب في الكلام المقطعي قديحاً  
معنى صفة لقص ممنوع عند الامتناع  
ولذا قال الشريف الحق انه من جملة  
السمكبات وحصول العلم القطعى لعدم  
وقوعه في كلامه تعالى باجماع العلماء  
والأنبياء عليهم السلام لا ينافي إمكاناته  
في ذاته كسائر العلوم العادية القطعية  
وهولا ينافي ما ذكره الإمام الرازى الخ

مذکورہ پر تقدیرت تو ہو گر باشتیار خردان کا وقوع  
نہ کیا جائے۔ یہ قول نہیں اشعارہ کے زیادہ سمجھا  
نہیں ہے ہب مبتدا مبتدا کے اور ظاہر ہے کہ اسی قول  
مناسب کو تزیریہ باری تعالیٰ میں زیادہ دخل ہے  
بیشک طلسم و سفرہ دکذب سے یا زرہ باب تزیریہ  
سے ہے۔ ان قبائع سے جو اس مقدس ذات کے  
شمایان نہیں پر عقل کا استھان لیا جائے کہ دل  
صور توں میں کس صورت کو حق تعالیٰ کے تزیریں  
الغبار میں زیادہ دخل ہے۔ آیا اس صورت میں کہ  
ہر سہ افعال مذکورہ پر قدرت تو پائی جائے گریا تھا  
و ارادہ مکثتیں الواقع کا جائے زیادہ تزیریہ ہے یا اس  
طرح ممکنۃ الواقع مانند میں زیادہ تزیریہ ہے کہ حق تعالیٰ  
کو ان افعال پر قدرت ہی نہیں پس جس صورت کو  
تزیریں میں زیادہ دخل ہر اس کا فاعل ہرنا چاہیے اور  
وہ ربی ہے جو اشعارہ کا ذرہ بھی کیا یعنی امکان باہت  
و امتناع بالاختیار۔

(۳) بحقن دوافی کی شرح عقائد عصمری کے حججی  
کلغمی جیں اس طرح منتصص ہے خلافہ یہ ہے کہ  
کلام لفظی میں کذب کا ایں معنی تزیع ہونا کل لفظ و عیوب  
ہے اشعارہ کے نزدیک علم نہیں اور اسی لیے شریعت  
حقن نے کہا ہے کہ کذب سنجید عکمات کے ہے اور

بجکہ کلام غلطی کے مفہوم کا عالم قطبی حاصل ہے اس طرح کہ کلام الٰہی میں دفعہ کذب نہیں ہے اور اس پر علماً انبیاء علیہم السلام کا اجماع ہے تو کذب بکھن بالذات موافق کے منافی نہیں جس طرح جملہ علم عاد و قطعیہ باوجو اسکا انکو تعب بالذات حاصل ہوا کرتے ہیں اور یہ امام رازی کے قول کا خالق تھیں۔

(۵) صاحب فتح القدير امام ابن حام کی تحریر میں اس طرح الاصل اور ابن ایں المراج کی شرح تحریر میں اس طرح منصوص ہے اور اب سینی جبکہ یہ افعال حق تعالیٰ پر محال ہوئے جن میں بعض یا مابدا ہے ظاہر ہو گیا کہ الرَّحْمَانُ كَانَ ذَكَرُ غَيْرِهِ كَمَا تَحْتَهُ تَحْتَهُ ہے ما یَقِينًا محال ہے زیر اگر فعل باری کا قبیح کے ساتھ اتصان محال نہ ہو تو وعدہ اور خبر کی سچائی پر اعتماد نہ ہے گا اور ثبوت کی سچائی یقینی ہو رہے گی اور اشاعرہ کے نزدیک تھی تعالیٰ کا کسی قبیح کے ساتھ یقیناً مقصود ہے ما ساری مخلوقات کی طرح (بالاختصار) ہے عقولاً محال نہیں چنانچہ تمام علم حجت میں یقین ہے کہ ایک نقیض کا وقوع ہے دیاں دوسری نقیض محال فائق نہیں کہ وقوع مقدرہ ہو کے مثلاً کہ اور بعد ادا کا مرجوہ برنا یقینی ہے گوئے محال نہیں ہے کہ موجودہ ہوں اور اب سینی جب یہ صورت ہوتی تو اسکا

(۶) و فی خیر الوصول لصاحب فتح القدير امام ابن الہام و شرحہ لاین امیر الحاج رحمہمَا اللہ تعالیٰ مانصہ و حیقند ای وحین کان مستحبلاً علیہ مَا ادرک فیہ فقعن ظهر القطع باستحالة انصافہ ای اللہ تعالیٰ بالکتب و سخوة تعالیٰ عن ذلك و ایمناً لولم یمتنع انصاف فعلہ بالقبح یترفع الايمان عن صدق و عده و صدق خبر غيره ای الوعد منه تعالیٰ و صدق النبوة ای لم یحزم بصدقہ اصلة و عند الاشارة کائنات الخلائق القطع بعد انصافہ تعالیٰ بتحقیق من القبائح دون الاستحالة العقلیۃ کائنات العلوم التي یقطع فيها بان الواقع احد النقيضین مع عدم استحالة الآخر لوقد رأته الواقع یقطع بسکته و بعد اد ای بوجودهم فانه لا یحیل عدم حماقلاً و حیند ای وحین کان الامر على هذا لا يلزم ارتقاء الايمان لانه لا يلزم من جواز الشیء عقلاؤ عدم

الجزم بعدمه والخلاف الجارى  
في الاستحالة والأمكان العقل جار  
في كل تقىيضه اقدارته تعالى عليها  
مسئولة أم هي أى التقىضية بها أى  
بقدراته مشحونة والقطع بأنه لا يفعل  
أى والحال القطع بعدم فعل تلك  
التقىضية الم و مثل ما ذكرناها عن  
مذهب الشاعرة ذكرة القاضى  
العندى في شرح مختصر الاصناف و  
اتهاب الحواشى عليه ومثله في  
شرح المقاصد وحواشى المواقف  
للچلى وغيره وكذلك صرح به العلاقة  
القوشجي في شرح التجريد والقولوى  
وغيرهم اعرضنا عن ذكر نصوصهم  
مخافة الاطناب والسامة والله  
المتول للرشاد والهدایة .

جزب کے سبب اعتماد کا لمحنا لازم نہ آئیگا اس لیے  
کہ علاوہ کسی شے کا جراز مان لینے سے اس کے عدم  
پر قیں نہ رہن لازم نہیں آتا اور یہی احوال وقوعی و  
ہمان عمل کا خلاف (معترض ام اہلہ سنت میں) ہر  
تقىض میں جاری ہے کہ حق تعالیٰ کو ان پر قدرت ہی  
نہیں (بسا کہ مستلزم کا نہ ہے بھی) یا تقىض کو قدرت  
حق تعالیٰ شامل نہ ہو رہے گرما تھی اس کے قیین کے  
کہ کریمی نہیں (بسا کہ اہل السنۃ کا قول ہے) یعنی اس  
تقىض کے عدم فعل کا قیین ہے اور اشاعرہ کا  
ذہب جو ہم نے بیان کیا ہے ایسا ہی فاضی عضد  
نے شرح مختصر الاصول میں اور اصحاب حوشی نے  
ماشیہ پر اور ایسا ہی مضمون شرح مقاصد اور طریقی  
کے حراثی مراقبت وغیرہ میں ذکور ہے اور ایسا ہی  
ہی تصریح علام قوشی نے شریعت تحریر میں اور فتویٰ  
وغیرہ نے کہ ہیجن کی فصوص بیان کرنے سے تطویل  
کے اندر یہ سے ہم نے اعراض کیا اور حق تعالیٰ  
ہی برائیت کا متعلق ہے۔

## چھیسوال سوال

## السؤال السادس والعشرون

ما قولكم في القاتل في الذي يدعى المسيحي  
کیا کہتے ہر عادیانی کے باسے میں جو صحی و نبی ہے

والنبوة فان اناساً ينسبون اليكم  
کامی ہے کیوں کہ لوگ تمہاری طرف نہ بت  
کرتے ہیں کہ اس سے محبت رکھتے اور اس کی  
تعزیت کرتے ہو تمہارے مکار ہم اخلاق سے  
امید ہے کہ ان سوال کا شافی بیان لکھو گے  
تاکہ قائل کا صدق و کذب واضح ہو جائے اور جو  
شک لوگوں کے مشکش کرنے سے ہمارے ملک  
میں تمہاری طرف سے پڑ گیا ہے وہ باقی نہ رہے  
والله و مدحه فالمرجو من مکارم  
اخلاقکم ان تبینوا لنا هذہ  
الامور بیان اشافیا لیست فحص صدق  
القائلین و کذبهم ولا ویق الربی  
الذی حدث فی قلوبنا من تشویشات  
الناس -

## جواب

## الجواب

جملة قولنا وقول مشائخنا في  
القاديانی الذي يدعى النبوة وال المسيحية  
انا كنا في بدء امرة مالم يظهر لها  
منه سوء اعتقاد بل بلغنا انه  
يؤيد الاسلام ويبطل جميع  
الاديان التي سواه بالبراهين و  
الدليل خحسن الظن به على ما  
هو الاوائق للمسلم بال المسلم وتناول  
بعض اقواله وتحمله على محمد حسن  
ثم انه لما ادعى النبوة وال المسيحية  
وانكر رفع الله تعالى المسيح الى الجنة  
وظهر لنا من خبيث اعتقداته و زيفاته

ہم اور ہمارے مثائق سب کامی نہیں دیکھتے  
 قادریان کے باسے میں یہ قول ہے کہ قرآن شرعاً  
میں جب تک اس کی بعثتیگی ہمیں ظاہر نہ ہوئی  
بلکہ یہ خبر ہمچنانچی کہ وہ اسلام کی تائید کرتا ہے اور  
تمام ناہب کو بلا ای باطل کرتا ہے تو جیسا کہ  
مسجدن کو مسلمان کے ساتھ زیبائی ہے، ہم  
اس کے ساتھ ہیں ظعن رکھتے اور اس کے بعض  
ہاشمیتہ اقوال کو تاویل کر کے محل حسن پر چل  
کرتے رہے اس کے بعد جب اس نے نبوت د  
سیمیت کا دعویٰ کیا اور عصیٰ مسیح کے آسمان  
پر اٹھاتے ہوانے کا منکر کرو اور اس کا خبیث  
عقیدہ اور نزیقہ ہر ناہم پر ظاہر ہوا تو ہمارے

مشائخ نے اس کے کافر ہونے کا فتویٰ دیا  
 قاریانی کے کافر ہونے کی بات ہمارے حضرت  
 مولانا رشید احمد گلگتی کا فتویٰ توجیح ہو کر  
 شائع بھی سوچا ہے بکثرت لوگوں کے پاس  
 موجود ہے کوئی دلکی بھی بات نہیں مگر جو بھی  
 بتدین کا مقصود ہے حقاً کہ سندھ و سستان کے  
 چملا، کوہ ہم پر باز و بخت کریں اور حرمین شریفین  
 کے علماء و مفتی و اشرافت و تاضی و روسا کو  
 ہم پر تنفس نہیں کریں کہ وہ جانتے ہیں کہ اب  
 عرب ہندی زبان اپنی طرح متین جانتے ہیں  
 ان تکہ ہندی رسائل و کتابیں پڑھنے بھی نہیں  
 اس لیے ہم پر بھٹے افترا باندھے سو خدا ہی  
 سے مدد کار ہے اور اسی پر اعتماد ہے اور  
 اسی کا تسلیک جو کچھ ہم نے عرض کیا ہے  
 عقیدے ہیں اور یہی دین و ایمان ہے سو اگر  
 آپ حضرات کی سائی میں صحیح و درست ہوں  
 تو اس پر تصحیح لکھ کر مہر سے مزین کر دیجئے  
 اور اگر غلط و باطل ہوں تو جو کچھ آپ کے  
 نزدیک ہے تو وہ یہیں بتائیے ہم انشاء اللہ  
 حق سے تجاوز نہ کریں گے اور اگر ہم اپنے  
 کے ارشاد میں کوئی شبہ لاتی ہو گا تو

افتی مشائخنا رضوان اللہ تعالیٰ علیہ  
 بکرہ و فتویٰ شریخنا و مولانا رشیدنا  
 الگنگوہی رحمہ اللہ فی کفر القاریانی  
 قد طبعت و ساعت یو جد اکثیر  
 منها فی ایدی الناس لم یق فیہا  
 خفاء الا انه لما کان مقصود  
 المبتدعین تهییج سفهاء الهند و  
 جو الهم علینا و تغیر علماء الحرمین  
 و اهل فتنیا همما و قضائهم اشرافها  
 منا لا فهم علیوا ان العرب لا  
 يحسنون الهندية بل لا يصلع  
 لدھم الكتب والرسائل الهند  
 افتروا علينا هذه الا کاذب فالله  
 المستعان وعليه التوكل وبه  
 الاعتصام هذا او الذى ذكرنا في  
 الجواب هو ما نعتقد و ندين الله  
 تعالى به فان كان في ما يكتبكم  
 وصواباً فاكتبو عليه تصحیح حکم  
 وزیتوه بختکم وان کان غالطاً  
 و باطلًا فذلون اعلى ما هو الحق  
 عنکم فانا ان شاء اللہ لا تتجاوز

عن الحق و ان عن لباني قولكم  
 شبهة نراجعكم فيها حسنة يظهر  
 الحق ولم يبق فيه حفاء و اخر  
 دعوتنا ان الحمد لله رب العالمين  
 وصلى الله على سيدنا محمد سيد  
 الاولين والآخرين و عمل الله  
 وصحابه و ازواج و ذريات اجمعين  
 قاله بعممه و رثمه بعلمه حاتم  
 طلبة علوم الاسلام كثير الذوب  
 والاثام الاحقر خليل احمد  
 وفقه الله التزد ولقد  
 يوم الوثنين ثامن عشر  
 من شهر شوال ۱۴۲۵ھ

دوبارہ پوچھ لیں گے یا ان یہ کہ حق ظاہر  
 ہو جائے اور خطاہ رسہے اور بخاری آنکی  
 پکاری ہے کہ سب تعریف انہی کو زیاد ہے  
 جو پالئے والا ہے قائم جہان کا اور افسوس  
 کا درود وسلام نائل ہو اولین و آخرین کے  
 سردار محمد پڑا اور ان کی اولاد وصحابہ  
 و ازواج وذریات سے بر  
 رب ان سے کما اور سلسے لکھا، نما وطلبه  
 کثیر الذوب و الاتام خیر طیل احمد  
 خدا ان کو تو شد آفرت کی تو شیخ سلطان  
 فرمائے

تمام شد

تمہت

۱۳۲۵ھ



چونکہ یہ رسالہ عربیہ تصاویری علماء ہندوستان سے مکمل کرنے کے بعد جہاز  
مصر و شام کے بلا اسلامیہ میں بھیجا گیا تھا، اس لیے اول علماء ہند کی تحریرات  
درج کی جاتی ہیں:-

لَهُمْ أَيُّ ثُرَدٍ وَّهُمُ الْعَارِفُونَ بِذِكْرِ الْحَدِيدِ حَتَّىٰ هَنَّا كَجَاجُ الْوَوْيِ مُحَمَّدٌ حَسَنٌ مُحَمَّدٌ فَضَلٌّ لَهُمْ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله عالم الغيب والشهادة والصلوة والسلام على من قال ان  
هذا کی تعریف نہیا ہے اس کو جو غائب حاضر کا  
جانست والا ہے اور دُو دو دل اس ذات پر جس نے  
ذمایا ہے کہ اچھا گان رکھنا بھی عبادت ہے اور ان  
کی اولاد اصحاب پر حواست کے مردار و پیشہ  
ہیں اس کے بعد عرض ہے کہ میں اس سال کے لاظط  
سے مشرف ہو اجس کو مولانا العلام و پیشہ اسے  
علماء الانام مولانا مولوی خلیل احمد صاحب  
نے لکھا ہے ان کے غیر عرض ہمیشہ جاری رہیں  
ہر تیس ب فراز پر سرا شدہ کیلئے ہے ان کی  
خوبی واقعی حق صرزخ بیان کیا اور اہل حق سے  
بگانی زائل من رہائی اور یہی ہمارا اور ہمارے

الق رصفها المولى العلام مقدم  
علماء الانام مولانا المولوي  
خليل احمد لا زال فيوضه منسجمة  
على السهول والأكمام فللله درد و لا  
مثل عشرة قدانی بالحق الصريح  
دا زال عن اهل الحق الظاهر القائم

جملہ شائع ہا عتیہ ہے اس میں کچھ تکنیں  
پس حق تعالیٰ مصنف کو اس محنت کی جزا  
عطافر نئے جو حادث کی افتراض پر دلیل  
کے باطل کرنے میں انہوں نے کی ہے۔

وَهُوَ مُعْتَدِلٌ أَوْ مُعْقَدٌ مُشَائِخُ  
جَمِيعًا لَا وَيْبٌ فِيهِ فَأَثَابَهُ اللَّهُ تَعَالَى  
جَوَاءَ عَنَّاهُ فِي ابْطَالٍ وَسَاؤِسٍ  
الْحَاسِدِ فِي افْتَرَاءٍ فَقَطْ

## حمدود عفی عنہ المدرس الاول فی

مدرسة دیوبند

طبع  
الناظم

تحیرہ نیفیت سید اعلما صفوۃ الصالحین اخراج میر احمد رکن جبار امری خواستہ  
خدا کے لیے بے عائل عجیب کی خوبی کو تحکم تحقیقات  
عجیب برکیاں ہر سلسلہ اور ریاب میں بیان کی، اور  
چھکے کو منزہ سے خدا کیا اور شک و بطلان کے  
گھونکت سقی اور صواب کے چہروں سے کھول  
ریے کیونکہ نہ ہو مجیب بحق و شخص ہے جو حق  
تعالیٰ کے اعمام و افضال کا سورہ اور محققین  
زمانہ میں پیش رکھے ہے پس حق یہ ہے کہ خدا ان کو  
دائم و باتی رکھے کہ جو کچھ لکھا صواب نہ کیا اور  
جو جواب دیا ایسا احمدہ دیا کہ باطل نہ کہس  
کے آگے سے آکتا ہے نہ اس کے  
بیچھے سے، اور یہی حق صریح ہے جس میں  
شک نہیں ایسی حق ہے اور حق کے  
بعد بجز اگر ابھی کے کیا رہا اور یہ سب

لِهَدْدِ الرَّحِیْمِ لِلْمُجِیْبِ  
بِتَحْقیقاتِ مَنْفیةٍ وَتَدْقیقاتِ  
بَدایعَةٍ فِي كُلِّ مَسْأَلَةٍ وَبَابٍ وَ  
مَیْزِ الْقَسْرِ عَنِ الْلَّبَابِ وَكَسْفِ قَنَاءِ  
الرَّیْبِ وَالْبَطْلَانِ عَنْ وَجْهِهِ خَرائِدِ  
الْحَقِّ وَالصَّوَابِ كَیْفَ لَا وَالْمُحِیْبِ  
الْحَقُّ الْحَقُّ هُوَ مُورَدُ أَنْعَامِهِ وَ  
أَفْضَالِهِ وَمُقْدَامُ الْمُحَقِّقِینِ فِي افْرَانِهِ  
وَالْمَاثَالِ فَالْحَقُّ أَنَّهُ ادَّامَهُ اللَّهُ تَعَالَى  
وَابْقَاهُ أَصَابَ فِي مَا أَفَادَ وَفِي كُلِّ  
مَا أَجَابَ أَجَادَ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ  
بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ وَهُوَ  
مَنْ صَرَّحَ لِأَرْبَیْبِ فِيهِ فَهَذَا هُوَ

ہمارا اور ہمارے مشائخ اور پیشہ رایان کا عقیبہ ہے، حق تعالیٰ ہم کو اسی پر سوت دے اور اپنے غلص پر بینگار بندوں کے ساتھ محشور فرمائے اور انہیں یار و مصدقین و شہدا، وصالحین مغرب بندوں کے ہمراہ میں جگہ عطا فرمائے آمین، آمین۔ پس جس نے ہم پر یا ہمارے باعظت مشائخ پر کوئی قول محبوث باندھا تو وہ بلاشبہ افراہ ہے اور اللہ ہم کو اور ان کو راہ استقیم دکھائے اور وہ ہی حق تعالیٰ پر شے سے باخبر اور واقعہ ہے اور آخر بکار یہ ہے کہ سب تعریف اُندھ کو جو رب العالمین ہے اور داد و سلام ہو بہترین خلق خدا حمسہ انسانیاً سینما و مولانا محمد، اور ان کے آل و اصحاب پر اور سب پر۔ میں ہوں بنہ ضعیف خادم الطلبہ احترامیں، احمد حسن حسینی نسباً امر وہی مولڈا و موطناً چشتی صابری القشیدی مجددی طریقہ و مشریٰ، حنفی ماتریدی مسلاک و تدبیباً

طبع الخاتم

الحق و ماذا بعد الحق الا الصلال وكل ذلك هو معتقدنا و معتقد مشائخنا و ساداتنا اماتنا اللہ عليه وحضرنا مع عبادة المخلصين المتقيين وبوانافق جوار المقربين من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين امين فاماين فنقول علينا او على مشائخنا العظام بعض الاقواويل فكلها فرية بلا مرية و الله يهدينا وياهم الى صراط مستقيم وهو تعالى وتقديس بكل شيء خبير وعلم وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين والصلوة والسلام على خير خلقه وصفوة انبيلائه سيدنا و مولانا محمد والله وصحبه اجمعين وانا عبد الضعيف التغافل خادم الطلبة احقق الزمان احمد حسن الحسيني ذبا والامر وہی مولداؤ موطناً و الجشتی الصابری القشید المجددی طریقہ و مشریٰ الحنفی الماتریدی مسلکاً و مذهبنا

**تحریر شریف حجۃ الفقہاء اُسٹرالیا صفائی حضرت مولانا الحاج المولوی عزیز الرحمن جیادت قائم**

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 الحمد لله حمدہ والصلوٰۃ و  
 السلام الاتمان الکاملون علی من  
 لا بُنیٰ من بعدہ اما بعد فیقول العبد  
 المفتقر الی رحمة الرحیم المنان  
 عزیز الرحمن عفی اللہ عنہ المعنی  
 والمدرس فی المدرسة العالیة  
 الواقعہ فی دیوبند ان ما نفقہ  
 العلامہ المقدام البحرا القمعتم  
 المحدث الفقیہ المتکلم النبیہ  
 الرحلۃ الاعام قدواۃ الانام جامع  
 الشریعۃ والطریقۃ واقف اس موز  
 الحقيقة من قام لنصرۃ الحق  
 السین وقع اساس الشرک و  
 الاحداث فی الدین الموید من اللہ  
 العهد الصمد مولانا الحاج الحافظ  
 خلیل احمد السدرس الاول فی  
 مدرسة مظاہر العلوم الواقعہ فی  
 السہارنفو و حفظها اللہ من الشرور

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 جملہ تفریضیں اللہ کے لیے بنی اور وردہ و  
 سلام تمام و کامل اس ذات پر جن کے بعد  
 کوئی بُنیٰ نہیں و کوئی بُنے رحیم و من ان کی  
 رحمت کا محترج بندہ عزیز الرحمن عفی اللہ عنہ  
 مفتخر مدرس مدرس عالیہ واقع دریوبند  
 جو کچھ تحریر فرمایا، علامہ پیشوأ، دریائے  
 سواج محمد فتحیہ متکلم، عاقل، مرجح  
 امام معتقد ائمۃ حلقات جامع شریعت فی طریعت  
 واقف اسرار حقیقت کو کھڑے ہوئے  
 حق ظاہر کی مدد کے لیے اور اکھار بھینکی  
 شرک و بدیعت کی بُنیا، میریم ملائکہ  
 الاحمد الصمد مولانا الحاج حافظ خلیل الرحمن  
 مدرس اول مدرس مظاہر العلوم واقع  
 سہارنپور نے (خدا اس کو شرود رے  
 محفوظ رکھے)، مسائل کی تجویزین میں وہ  
 سب حق بے میرے ترہ یک اور میرا  
 اور میرے مشارع کا عقیدہ سبھے پس  
 اللہ ان کو عمرہ جزاے قیامت کے

دن اور اللہ رحمہم قراؤ سے اس شخص پر  
جو سروار ان بزرگ کی جانب اچھا گمان  
رکھے اور اللہ تیری توفیق دینے والا ہے  
اور اول و آخر نبی محمد کا مستحق ہے اور  
وہ بھج کو کافی ہے اور اچھا کار ساز  
ہے۔

فی حقيقة السائل هو الحق عندي  
و معتقدی و مشائخی بخازاء الله  
احسن الجزاء يوم القيام و رحم الله  
من احسن الظن بالسادات العظام  
والله تعالى ولی التوفيق والحمد  
اولاً و آخرًا حقيق وهو حسبي و

اس کو لکھا بندہ عزیز الرحمن عفی عنہ  
کتبہ العبد عزیز الرحمن عفی عنہ دیوبندی میں  
نعم الوکيل

لکھا ہے بِرَبِّكَ طَبَرِيُّ الْمُلِكِ حَمَّامُ الْمُحْسِنُ مُولَانَا الْحَاجُ الْحَافظُ شَرِيفُ صَاحِبِ  
نُقْرَبِهِ وَنُعْتَدَهُ وَأَكْلُ اَمْرٍ  
مِنْ اَسْ كَامِقْرَأْ وَنُعْتَدَهُ بَرِّ اَفْرَادَ، كَفَنَ  
الْمُغْتَرِبِينَ إِلَى اَهْلَهُ وَإِنَّا اَشْرَقْتَ عَلَى  
الْهَقَانِوِيِّ الْحَنْفِيِّ الْجَسْتِيِّ خَتَمَ اللَّهُ  
تَعَالَى لَهُ بِالْخَيْرِ۔

تصدیق طیف شیخ الاقیاد و مدد البر حضرت مولانا الحاج حافظ الشاہ عبد الرحمن صاحب  
الذی کتب فی هذہ الرسالت  
جو کچھ اس رسالہ میں لکھا ہے فی صحیح اور موڑ  
ہے کتابوں میں نفس صریح کے ماتھے اور  
یہی میرا اور میرے مشائخ کا عقیدہ ہے  
اللہ تعالیٰ کی ان سب پر رضا ہو۔ اسی بر  
افتہ ہم کو جلا دے اور اسی پر سوت دے  
رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین  
احمدنا اللہ بھا و امانتنا علیہما

اذا العبد الصنعت عبد الرحيم عفی عن  
عنہ الرانفوری المخادم لحضرۃ مولانا  
الشیخ رشید احمد گنگوہی قدس اللہ  
سرہ العزیز۔

تسلیط منیر شریں الحکما امام الفضل احتضان الحاج ایم محمد حسن صفائیہ دین  
الحمد لله السوحدی جلال ذاته

سب تعریفیں اللہ کے بیلے جو کیتا ہے اپنی ذات  
کے بیالا میں پاک ہے لقش کے شایعون اور علما  
سے اور درود و سلام سیدنا محمد پر جو اس کے  
نبی و رسول ہیں اور ان کی سب اولاد و اصحاب  
پر اب بعد پس یہ تقریر یہ چیزیں اجل امجد  
اور فرد الامکل دار حمد مولانا حاجی حافظ  
خلیل احمد دام ظہر علی رؤس المسترشدین  
نے فرمائی ہے، خدا ان کو مشریعیت و  
طریقت اور دین کے زندہ کرنے کے  
لیے قائم رکھے، حق ہے ہمارے نزدیک  
اور عقیدہ ہے ہمارا اور ہمارے مشائخ  
رضوان اللہ طیبہم اجمعین۔ الی یوم  
الظلیل علی رؤس المسترشدین و  
ابقاء اللہ تعالیٰ لحیاء الشریعہ و  
الطریقة والدین ہو الحق عندنا و  
محققنا و معتقد مشاعتنا رضوان  
اللہ تعالیٰ علیهم اجمعین الی یوم الدین  
الدین کا۔

میں ہوں بہتہ ضعیف الخیف محمد حسن  
عفی عنہ دیوبندی۔

تحریر رفیع المکالم دلائل حجۃ المولیٰ قدر المدعا بور احوالہ  
 میں ہے حق اور صواب      مذاہو الحق والصواب  
 قدرت اللہ غفرانہ ولوالدیہ مدرس      قدرت اللہ غفرانہ ولوالدیہ مدرس  
 مدرسہ مراد آباد -      مدرسہ مراد آباد

تحریر رفیع صاحب الرائے لصاڑی لفہم الشافعیت مولانا الحاج طوبی حبیبیہ بن وانت نسخہ  
 سب تعریفیں اندکیتا کے لیے اور درود و  
 سلام ان پر جن کے بعد کوئی نبی نہیں جو کچھ  
 کہا ہے شیخ امام دان اسرار اے  
 سوالات مذکورہ کے جواب میں وہی حق  
 اور صواب ہے اور اس کے مطابق ہے  
 جو نسبت دکتاب کو رہی ہیں اور ہم اس کو  
 دین قرار دیتے ہیں اللہ کے لیے اور یہی عقیدہ  
 ہے ہمارا اور ہمارے تمام مشائخ رحمہم اللہ  
 تعالیٰ کا پس اللہ رحمہ فرمادے اس پر ہو  
 بچشم الفضالت دیکھے اور حق کا یقین لائے  
 اور مصدق کا سطح ہو۔

الحمد لله وحده والصلوة والسلام  
 على من لا نبی بعده وبعد فما  
 كتبه الشیخ الامام الجبرالعام في  
 جواب السوالات المذکورة هو  
 الحق والصواب والمعطاق لما نطق  
 به السنة والكتاب وهو الذي  
 نستدين لله تعالى وبه وهو معتقدنا  
 ومعتقدنا جميع مشائخنا ورحمه الله  
 تعالى فرحم الله من نظرها بعين  
 الانصات وأذعن للحق وافتقاد  
 للصدق

حبیب الرحمن دیوبندی

وإذا الغير فنعيت  
 حبیب الرحمن الدیوبندی

تحریر طیفیہ السلف و مخالفت مولانا الحاج المولوی محمد حماد حب ابرہما

جو کچھ بکھا علامہ کیا تے زمانہ نے وہی  
حق اور صراحت ہے۔

مأکتبہ العلامہ وحید العصر ہو  
الحق والعقواب

احمد بن مولانا محمد قاسم وحید  
نازقی ثم الدیوبندی مسٹر مدرسہ  
عالیہ دیوبند۔

احمد بن مولانا محمد قاسم  
النازقی ثم الدیوبندی ناظم  
المدرسة العالمية الدیوبندیۃ

تحریر شریف حاوی افرع الالٰں مع جواب و ملخص مولانا الحاج المولوی علام سوچنی فضائلہ

الحمد لله الذي فصّرت عن وصف  
كماله السنة بلغاء الأذنام و ضعفت  
عن الوصول إلى ساحة جلاله  
اجنحة العقول والأفهام والصلة  
والسلام على أفضلي الرسل سيدنا  
محمد الهادي إلى دار السلام  
وعلى الله وأصحابه البررة الكرام،  
اما بعد فالقول الذي نطق به في  
جواب السوالات المذكورة أكمل  
كلمات الزمان وأعلم علماء الدوران  
وقد وقى جماعة السالكين وزبدة  
جماع المتقيين مولانا الحافظ الحاج

خلاص مولانا خاقان حافظ حاجی خلیل احمد حب  
نے فرمائی ہے۔ قول حق اور کلام صادق

خیلی احمد سلسلہ اللہ تعالیٰ قریح  
وکلام صادق و هو معتقدنا و معتقد  
جسیع مشائختنا رحمہم اللہ تعالیٰ  
اجمعین - و اذا العبد ضعیف  
غلام رسول عفی عنہ القوى  
الدرس فی المدرسة العالیة الديوبنیة

تھے اور سنی ہمارا عقیدہ ہے اور ہمارے  
قام مشائخ رحمہم اللہ کا عقیدہ ہے  
یہی ہوں بندہ ضعیف  
غلام رسول عفی عنہ  
درس مدرستہ عالیہ  
دیوبنی

تحریر قیف فاضل عصر کامل دیہار مولانا المولوی محمد شہوں حساب لازال مجده  
حمد و صلوٰۃ وسلام کے بعد، یہ جوابات جن کو علم  
ہمیست کے ہمدوں کو ادا کرنے والے اور جبل و کلی  
کے نشانوں کو نیچا کرنے والے اہل طریقت کے  
سردار اور اصحاب حقیقت کے سند خلاصہ  
فہماں و خسیرین، مفتولے متکلین و محدثین شیخ  
ابوالحدیث حافظ حاجی مولانا خلیل احمد صاحب  
نے تحریر فرمایا ہے ان کے فیضان سلطانوں  
اور طالبان ہدایت پرسا تامہ بھیں واقعی  
اس قابل ہیں کہ ان پر استاد کیا جاوے اور  
ان سب کو مدحہب قرار دیا جائے۔ اور سنی  
عقیدہ ہے ہمارا اور ہمارے مشائخ کا اور میں  
ہوں بندہ ارشد محمد بن نفضل یعنی رسول عفی عنہ  
و انعبد لا الہ الا وہ موصیب المحتسب  
بالسہر عفی عنہ مدرس المدرسة العالیة الديوبنیة مدرس مدرستہ عالیہ الدیوبنیہ دیوبنی

تحریر لطیف عالم تحریر فاضل بیان نظریہ حنفیہ بولنا الموصی ع عبد الصمد صد طالب شریف

سب تعریفیں اللہ کے یہیں جس نے آدم کو نام  
نام سمجھا ہے اور عطا فرمائی ہے کو عالی نعمتیں استحقاق  
سے پہلے اور ہم کو کھلایا سیدھا راستے مختلف متفق  
رسوئیں میں اور ہم وہ وہ دسلام کھجتھے ہیں۔  
اس کے بعدہ اور رسول محمد پر ہوئیے  
وقت رسول بنیہ کو حق کے مدعا کا رسمت  
اور ارکان مصلحت ہو چکے تھے اور بالعمل کے  
شکنے بلبند اور قیمت بڑھ گئی تھی۔ آپ نے  
بلایا اشتر کی طرف پر گئے کرنے والے کو  
اور بھلے کام کی تاکید فرمائی اور منیش کیا  
بُرے کام سے اور رواکا، اور آپ کی اولاد نیکی کا  
و مکرم اور صحابہ کا طبع باعث ہوتا ہے جو عظیمین  
سخاں فرمائیں گے اور مقبل ہو گئی (اما بعد)  
جو ابادت جن کو تحریر فرمائی ہے ایسی ذات نے جو  
با غمانے طریقہ کی بمار اور مخلوق میں بارک  
ہیں زندہ کرنے والے راہ کے نشانوں کے ان  
کے بیٹھ جانے کے بعد اور معرفتیں کے مردم کی  
تحمید کرنے والے ان کے ماہماں اور اقبال  
غروب بہ جانے کے بعد کو جاہی ہیں جو مخلوق کے  
الحمد لله الذي علم رأي الاسماء  
كلها واعطى صواعد النعمون الصفات  
كلها و أناض علينا النعم الشواوخ  
قبل الاستحقاق وهذا أنا المصراط  
السوى مع تفرق السبل والشقائق  
ونصل ونسلم على محمد عبد الله و  
رسوله الذي ارسل الحق خاملة  
أحواله خاوية أركانه والباطل عاليه  
نيرانه غالبة اثنانه داعيًا إلى الله  
من كان كفره امر بالمعروف ونهى  
عن غيره وزجر وعلى الله البرة  
الكرام وأصحاب الكلمة العظام۔  
الشافعيين المشفعيين في المحدث اما  
بعد فالاجوبة التي حررها سبع  
رياض الطريقة وبركة هذه الخلية  
معي معالم الطريق بعد دروسها و  
تجديد مراسيم المعارف غب افول  
اقمارها وشموسها الذي تفجرت  
ينابيع الحكم على لسانه وفاضمت

عيون المعرف من خلخل جنابه .  
 وانبثت اشعة انواره في القلوب  
 وبعثت سرايا اسراره الى كل طالب  
 ومطلوب وسطعت شموس معارفه  
 وزكت اعراس عوارفه . لازال الزهد  
 شعارة . والورع وقاره . والذكرانيه  
 والفكريه مولاها العلام واستاذنا  
 الفهان الشیخ الا زهد والمام الا بجد  
 الحافظ الحاج خلیل احمد صدر  
 المدرسین في مدرسة مظاہر العلم  
 الواقعة في السہارنفور حریۃ بان  
 یعتقد ما اهل الحق والیقین وفقة  
 بان سلمها العلما ، الراسخون في  
 الدين المتن و هذه عقائدنا او  
 عقائد مشائخنا و نحن نرجو من الله  
 ان یحیينا و یمیتنا علیها و یدخلنا  
 فدار السلام مع اساتذتنا الكرام و  
 موعدهم السول و قدم المعدين و آخر  
 دعوانا ان الحمد لله رب العالمين  
 والصلوة والسلام على خير خلقه  
 وفخر رسلاه وآلله وصحبه اجمعين

چھئے ان کے وسط قلب سے اور پھر دی  
 ہیں ان کے اذار کی شعایں ولوں ہیں اور  
 پسند رہے ہیں ان کے اسرار کے لشکر ہر  
 طالب مطلوب تک اور چکر رہے ہیں ان  
 کی معرفتوں کے آتاب اور آگے ہوئے ہیں مل  
 کی معرفتوں کے درخت سدا رہے ہیں ان کا طریقہ  
 اور تقویٰ ان کا بیاس اور یاد حسن ان کی مرنس اور  
 نکد حق ان کا بخششیں مولاها العلام اور ہمارے استاذ  
 فهم شیخ صاحب زہاد سردار بزرگ حافظ حاجی  
 یعنی مولا امیل احمد صدر اول مدرسہ  
 مظاہر العلم سہارنپور (رسانے جو بات  
 اس لائق ہیں) کو اہل حق ان کو عقیدہ بناؤں اور  
 مستحق ہیں کہ دین تین ہیں سب سبط علماء ان تعلیم  
 کریں اور یہی بہاتے عقائد اور ہمارے مشائخ کے  
 عقیدے ہیں اور یہم متعنی ہیں اللہ سے کوئی خیز  
 جلا و سے اور ہمارے اور یہم کو دخل فرمائے جنت  
 میں ہمارے بزرگ استاذ کے ساتھ اور یہی بہتر  
 کار ساز اور بہتر مددگار رہے اور آخری دعا  
 ہماری یہ ہے کہ رب تعریف ائمہ رب العالمین کو  
 اور درود و سلام بہترین مخلوق و فخر بخیرین پر  
 اور ان کی ساری اولاد و اصحاب پر

الراقيم الأئمّة محمد عبد الصمد عفان  
عنده الأحادي في المدرسة في  
المدرسة العالية الديوبندية أقامها  
الله وادامها إلى يوم القيمة.

تخرّج شفیق فلک الشیرین العسقلاني  
الشیخ العلی الطریق الغرات لسان الحکم موسی بن نہنہ  
الله در الحبیب المحقق المصیب  
صلحت بما فیه بلا شک مربی.  
المحقر محمد اسحق النھنھوری قم  
الدهلوی.

تخرّج فروغ نام الدین عزیز اجل المتفقین  
محمد ریاض الدین عفی عنده مدرس  
اصاب من اجاب  
محمد ریاض الدین عفی عنده مدرس  
عالیہ عالیہ میریہ.

تخرّج شفیق بیع ریاض الاسلام مقتدا امام جنتا بولنا المفتی کفار اللہ حسب ذیصہ فیض  
میں نے تمام جوابات دیکھیں سب کو ایسا حق  
صریح پایا کہ اس کے لارگر دھمکی شکل میں  
گھوم کرنا اور یہی میرا عقیدہ ہے اور میرے  
مشائی رحمہم اللہ تعالیٰ عقیدہ ہے۔  
رأیت الاجوبة كلها فوجدت بها  
حقيقة صريحه لا يجوم حول سرادقاتها  
شك ولا ريب . وهو معتقد  
ومعتقد مشائی رحمہم اللہ تعالیٰ

وأنا العبد الفاسد الراجح رحمة مولا  
العبد عربكها يات الله الشاهد بها نفورى  
الخفي المدرس في المدرسة الامينية  
الدهلوية

وحل

**تحریر لفیح جامع لعلوم الفقہ والفقہون العقلیہ جناباً موماً المؤمی ضمیاء الحق حسب زید فضله العینیم**

بمیب نے درست بیان کیا

اصاب من اجابت

العبد ضمیاء الحق عفی عنہ المدرس في  
الخفي المدرس عنی عنہ مدرس مدرسه امینیہ  
المدرسة الامینیة الدهلویہ

وحل

**تحریر لفیح جامع لعلوم الفقہ والفقہون العقلیہ جناباً موماً المؤمی محمد قاسم حسب فضله العینیم**

اجواب صحیح ہے

اجواب صحیح

بندہ محمد قاسم عفی عنہ

العبد محمد قاسم عفی عنہ المدرس

مدرس مدرسه امینیہ، و حل

في المدرسة الامینیة الدهلویہ

**تحریر خلیفہ وفضیل الفضل عقدۃ القراءۃ والآمال جناباً موماً المؤمی سوق الحدیث**

سب تعریفین اللذی کے یہیں جس نے ہم

الحمد لله الذي هدانا للإسلام ما كذا

کے اسلام کا راست دکھایا اور ہم ہدایت نہ پائیتے

لنہتدی لو لا ان هدانا الله، و

اگر اللہ یہم کو ہدایت نہ دیتا اور وہ دوسرا سلام

الصلوة والسلام على خير البرية

بترین تعریفات یہ ما محمد واراں کی آل پر قیامت

سید محمد وآلہ الى یوم نلقاۃ و

تم۔ میر اس مقابلہ شریعتیہ کے ملاحظت سے

بعد فائی تشرفت بمعطالعة المقالة

الشرف برواہ جن کو پیش اس رواۃ مختل کا مل کھتا  
 بھارے سردار اور رسول حافظ حاجی سرلوی  
 خلیل احمد صاحب نے تحریر قریما ہے۔ اللہ  
 تعالیٰ ان کو سدا اسلام میں شرک کی بنیاد کا  
 قلن اور قلع کرنے والا اور دینی بدعتوں کی  
 بنیادوں کا گرانے والا اور الحکاڑ نے والا  
 رکھے۔ رسالتات کے جوابات صادق اور  
 صائب ہیں اور میرے زوکیں بالریب حق ہیں  
 یہی میرا عقیدہ ہے اور میرے شائخ کا حصہ  
 ہے یہم زبان اس کے مقرو و دربیل اس کے  
 معتقد ہیں۔ پس اللہ کے لیے یہ خوبی بھی  
 عامل دریئے برائج اور عائل فیہم کی۔ پھر اللہ کیلئے  
 ہے ان کی خوبی جو کچھ جواب دیا صائب یا اور  
 عموم لفظ پہنچایا۔ اللہ ہم کو ان کی حیات و بقا کے  
 طول سے بہرہ مابنائے اور ان کو جانے  
 میری ارتکام اپنے حق کی طرف سے بہتر جو اہل مطلب  
 کی بتان بندی کی ورسوں کے باطل کرنے کی  
 محنت کے حملہ میں۔ یہیں بہوں بندہ ضعیف

محمد عاشق الحنفی عینی عنزہ بیٹی

تحریطیف ذمۃ الاصحاب العالیۃ لغیرہم الباریۃ مدد برخیا موسیٰ بنی حمد فضاد فیضیہ  
 این فی ذلك لذکری لعن کان لہ  
 بے شک اس من محنت ہے اس کے لیے

قلبُكَ أَوْ أَلْقَى الشَّفَعَ وَهُوَ سَهِيْدٌ  
وَإِنَّا الْرَّاجِيُّ إِلَى اللَّهِ الْعَلِيِّ مُحَمَّداً  
الْمَدْعُوبَ رَاجِيَ الْمَدْرِسَةِ مُسْرِفَةَ  
الْمَدْرِسَةِ سَرِّهُ هَذَا  
جَنْلِيْجِيْرَهُ.

شَخْرِيْرِيْرِيْفَتْ لَكَ طَلاقَ تَخْرِيْنَ كَنْ خَلَاقَ جَنَّا مُوْيَيْ رَيْ خَمْدَقَ خَنَّا مُصْرَفَ لَكَ دَهْمَبَيْهَ  
مَا كَيْبَهُ الْعَالِمَةِ فَهُوَ حَقُّ حَجَّيْجَ بَلَادَ جَوْ كَيْجَ عَلَارِسَنَ شَخْرِيْرِيْرِيْفَرَيْ بَيْتَ دَهْ بَلَارِبَ  
أَرْتِيَابَ العَبْدِ الْمُصْبِعِيْفَتْ  
شَخْتَدَ أَسْحَقَ مِيرَهُيَ الْمَدْرِسَةِ فِي  
الْمَدْرِسَةِ الْإِسْلَامِيَّةِ الْوَاقِعَةِ فِي  
بَلْدَةِ مِيرَهُ.

شَخْرِيْرِيْرِيْفَتْ بِالْأَرْضِ الرَّوْيَيْهِ دَنْجَ الْأَنْقَامَ لَكَ نَهَيْسَ لَوْجَ حَجَّيْرَيْ طَفْيَتْ لَكَ شَدَّ وَجْوَهَهَ  
إِنَّهُ لَقَوْلُ فَصِيلُ وَمَا هُوَ بِالْهَفْزِ بِشَكَ يَرْبِلْ فَيْصِيلَ بَيْنَهُ بَيْنَهُنَّاينَ -  
الْعَبْدِ خَمْدَ مُصْطَفَقَ الْبَعْنَوَيِّ الطَّبِيبَ بَنْدَهُ بَحَرَ مُصْطَفَقَ الْبَعْنَوَيِّ طَبِيبَ وَارِدَ  
الْوَارِدَ فِي مِيرَهُ.

شَخْرِيْرِيْرِيْفَتْ عَيْنَ الْإِنْسَانِ الْكَاهَلِ وَنَسَاعِيْرُ الْأَبْعَنْلَتْ لَانْ لَكَ لَيْجَيْ مُحَمَّدَ الْحَمْدَ حَشَّا لَشَرِيْلَقَاهَهَ  
الْعَبْدِ شَعْنَدَ مُسْحُودَ اَحْمَدَ بْنَ حَفْرَتْ  
حَضَرَتْ مُولَانَارِشِيدَ اَحْمَدَ كَنْكَوْهِيَ مُولَانا رِشِيدَ اَحْمَدَ كَنْكَوْهِيَ تَدْرِسَ سَرِّهِ الْمَوْنَزِيَّ

سحر شریسر لفظتہ۔ و لفظہ ان مطرح فطر الستہ اور جناب اللہ علیہ السلام کے احباب اللہ العبد

بسم اللہ الرحمن الرحيم

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

سب قدر گھنیں اللہ کے یہی ہیں جس کی ذات  
الحمد لله الذي تقدس ذاته  
بے نیاز مقدس ہے کہ اس کی صفات خاصہ میں  
المحمدية عن ان يماثل احد في  
کوئی اس کا یہم مثل ہو اگرچہ جبی کیوں نہ ہوں  
صفاتہ المختصة و ان كان من  
اور اس کی قدرت عالی ہے حفل اور رائے  
الأنبياء و تر فع نظرته من  
کے داخل سے درود وسلام ان میں بہترین و تا  
تطرف العقول والأدلة والصلوة  
پر جن کو دعا میں رسیلہ پکڑا جاتا ہے۔ یعنی  
والسلام على أفضلي من يتولى  
پیغمبر ان دحدیقین اور شہداء و صلحاء را اور  
بہ فی الدُّعَاء من المرسلين و  
کامل جن کے یہی وصال و استغفار کے بعد  
الصدیقین والشهداء والصلحاء  
حیات ثابت ہے اور ان کی اولاد و اصحابہ  
و أكمل من يدعى من الْحَيَاةِ بعده  
پر جو کافروں پسخت ترا اور مسلمانوں پر  
الوصال واللقاء وعلی الله واصحابہ  
نہ رہاں ترہیں اما بعد میں نے یہ جوابات  
الذین هم اشداء على الكفار  
دیکھئے تو ان کو پایا قول حق واقع کے مطابق  
على المؤمنين من الرحماء أما بعد  
اور کلام راست جس کو سیر قانع و مخالف  
فرأيت هذه الاجوبة فوجدهاً موقلاً  
تبول کر کے اس میں شک نہیں ہداشت ہے  
حقاً مطابقاً للواقع و كلاماً صادقاً  
پر ہر یک کاروں کے یہی جو حق کو مانتے اور  
یقبله القائل والمائل - لا ريب فيه  
گراہوں و گمراہ کرنے والوں کی وابیات  
هدی للستقین الذين يومنون على  
سے منہ چھرتے ہیں کیوں نہ ہر ان کو لکھا  
الحق و يعرضون عن الباطل الفاليين  
ہے انہوں نے جو نقلي و عقلی علوم کی اطراف  
المصلحين - كيـتـ لا و قد نـقـهاـ منـ هو

محدد جهات العلوم النقلية و  
العقلية. ذروة منام الصناعات  
العلوية والسلفية. منطقة بروج  
الكمال و مطرقة لتصريف المبدعين  
من الفرق الائمة عشرية وغيرها  
من الانقلاب الى الاعتدال ثم  
ملك الولاية. بدروسه الهدایة.  
الذى أصبحت رياض العلم والهدایة  
بسحاب فيضها ذاهرة. وأمست  
حياض الجهل والغواية. بصوعق  
نقمته غائرة حامل لواء السنة  
السنية. قامع البدعة الشیة الشیعية  
رشید الملہ و الدین فاسیم الفیوضات  
للمستفیضین. محمود الزمان.

أشرف من جميع الأقران. مقتدى  
ال المسلمين. شجاعۃ العلماء حضرتنا  
ومرشدنا ووسیلتنا ومطاعنا مولانا  
الحافظ الحاج المولوی خلیل الحمد  
لا زالت شموس فیوضاته بازخة  
للمقتیسين من أنواره. ودامت  
أشعة برکاته ساطعة السالکین على

کی حد بندھی کرنے والے اور فنون عالی و سافل  
کے رفع المرتب شخص ہیں جس کمال کے منطقہ  
اور روافض وغیرہ مبدعین کو اصحاب سے  
اعتمال کی جانب پھرنسے کے لیے بہرا لگڑز  
فلک لایت کے آفتاب آسمان ہدایت  
کے ماہتاب جن کے فیض کی گھٹاؤں سے  
علم و ہدایت کے باع لمبا اٹھے اور جن  
کے غصہ کی بجلیوں سے جہل و گراہی کے  
حوض پاپا ببین گئے۔ روشن سنت کے علمدار  
بعدت سیمہ شنیعہ کے اکھارنے والے  
ملت دوین کے رشت طالبین کے لیے  
فیوضات کے فاسم، محمود زمان، مجدد  
اہل عصر میں اشرف، مسلمانوں کے معتقد  
پسندیدہ عالم ہمارے حضرت و مرشد  
اور وسیلہ رمطان مولانا حافظ حاجی مولوی  
خلیل احمد صاحب ان کے فیوضات  
کے آفتاب سدا ان کا نور لینے والے  
والوں کے لیے چکتے ہیں۔ اور ان کی  
برنگات کی شعاعیں ان کے قدم پر قدم  
چلنے والوں پر ہدیہ سمجھتی رہیں۔ آئیں  
یا رب العالمین۔

خطواته وأثاره، أمين يارب العلمين  
وأنا عبد الحقير محمد بن المدحوب بحبي  
السهر على المدرس في مدرسة مظاہر  
علوم سہارنقور

میں ہوں بندہ ضعیف حقیقتی جلیٰ موسیٰ فرمی  
درس درس منظاہر سلام  
سمار پور

تحمر طفیل ناشر العلوم العربیہ یہ ہفتون دین خانہ موتا المومنی کی قابیت صبا زاد علیہ رحمۃ  
الحمد لله الذي لا حیاة الا في رضاه  
ولا نعم الاف قربة ولا صلاح للقلب  
ولا فلاح الاف الاخلاص لهو توحید  
حبه والقتولة والسلام على سیدنا  
ومولانا محمد عبده ورسوله الذي  
اوسله على حین فقرة من الرسل فهدى  
به الى اقوم الطرق واوضح السبل و  
على الله وحجه المظام الذين هم قادة  
الابرار وقدوة الکرام. وبعد فهدى  
نمیعة آنیقة. ووجیزة وثیقة الفها  
عمدة العلماء جھیل الفضلاء الجامع  
بین الشریعہ والطریقة. الواقع باسوار  
المعرفة والحقیقة الذي درس من  
المعارف والعلوم ما اندرس واحیے  
مراسم المذاہب الحنیفۃ الرشیدیۃ البیضاء

بعد ما کیا دت ان تنطمس۔ کھف  
 کمال، غیر اولیاء، حدث سکلم فقیہ عاقل  
 سیدی و مولائی حافظ حاجی مولانا خیل احمد  
 صاحب نے ان کے اضافے کے آداب  
 پختے اور ان کے افادوں کے ماتحت بخليتے  
 رہیں۔ سو اللہ کے لیے ہے ان کی خوبی ایں  
 اللہ کے لیے ان کی خوبی کہ ہر باب میں صلب  
 کا اور رہ کا فضل ہے جس کو جانتے  
 دے اور رہ بڑے فضل والا ہے۔ ڈبی  
 بیانیت دیتا ہے جس کو چاہتا ہے۔ سیدی  
 راست کی، اور ز پھر کسے رہ طاقت مگر اللہ  
 بر ترا عظمت کے ناموں۔  
 بنده اداہ محمد کیا سیت، اللہ العزیز کی  
 آخرت دنیا سے بہتر بناتے  
 گستاخی بھیت سکونت مدرسہ درس  
 مظاہر علوم سماں نپور۔

کھف  
 کمال، خاتم الاولیاء، الحدث السکلم  
 الفقیہ النبیہ سیدی و مولائی الحافظ  
 الحاج المولی خلیل احمد وزالت  
 سورس اضافتہ بازغۃ و بیان اضافتہ  
 طالعۃ للہ درہ ثم للہ درہ حیث  
 نطق بالصواب فی کل مأب و ذلك  
 فضل اللہ یؤتیہ من یشاء و اللہ  
 و الفضل العظيم، هو بحدی من  
 دش، الی صراط مستقیم والحوال و  
 الدویج الہ مائتہ الصلح العظیم العبد  
 زین، محمد بن الداعوب کیا میت اللہ  
 حمل اللہ آخرتہ بخیرا من اولاده  
 الکنکوہی مسکناً مدرسہ مدرسہ  
 مظاہر علوم الواقعة فی سہارنپور۔

---

ہذہ

# خلاصہ تصدیقیات السادة العلماء بملکۃ المکرمة

زادہ اللہ تعالیٰ شرافاً و فضلاً

یہ مکملہ مکملہ زادۃ الشرف اور عظیماً کے علماء کی تصدیقیت کا خلاصہ ہے  
جن میں سب سے مقدم حضرت شیخ العلامہ مولانا محمد سعید باصیل کی قصیلی نعیت تحریر یعنی  
ہدیۃ الناظرین کی جاتی ہے:

صورة ما کتبہ حضرۃ الشیخ الاجل والفضل الاجل امام العلماء  
ومقدام الفضلاء رئیس الشیوخ الکرام وسد الاصلفیاء العظام  
عین اعیان الزمان قطب فلك العلوم والعرفان حضرۃ مولانا  
الشیخ محمد سعید باصیل الشافعی شیخ العلماء بملکۃ المکرمة  
والاعمام والخطیب بالمسجد الحرام لوزال محفوظ ابنعم الملک العلام  
تقریباً مرقوہ شیخ اعظم صاحب فضیلت تامہ پیشائے علماء و مقدام فضلاء شیخ کرام  
کے سردار اور اعظم محققیاً میں سند تحریر میں زادۃ و قطب ایمان علوم و معرفت جناب  
حضرت لا ایش محمد سعید باصیل شافعی شیخ علماء مکملہ زادۃ امام خطیب سجدہ سلام  
ہمیشہ شاہنشاہ طلام کی نعمتیں سے بھروسے رہیں۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اما بعد فقد طالعت هذه الوجبة بعد (حمد وصلوة) کے واضح ہو) میں نے بڑے  
للعلامة الفهامة المسطورة على القسئلة زبر و مدت و نسبت محمد اعظم کے یہ جوابات  
المذکورة في هذه المسألة خواصیها في جو موالات ذکورہ کے تعلق انھوں نے لکھے

غاية الصواب شکر اللہ تعالیٰ المحبوب  
 اخی و عزیزی الامودد الشیع خلیل  
 الحسن ادماں اللہ سعدہ والجلالہ فی  
 الدارین و کسر بہ رؤوس الصالین  
 والحسدین الی یوم الدین بھجا  
 المرسلین۔

امین رقہ بقلمہ المرجعی من ربہ  
کمال النیل محمد سعید بن محمد با بصیر  
مفتی الشافعیہ و رئیس العلماء بمملکة  
السکرمة عفرالله له ولعیہ و جمیع  
الاسلین تدریس ہے آمین ابکھا ہے اپنے قلم سے  
امیدوار کمال نیل محمد سعید خلفت محمد بالبصیر مفتی  
شافعیہ اور شیخ علماء سکرمنٹے انڈیا کو اور  
ان کے درستون اور تمام مسلمانوں کو بخشنے

طبع المفاتيم

صورة ما كتبه حضرة الإمام الجليل والفضل النبيل منبع  
العلوم ومخزن الفهوم مجيء السنة الغراء ماحي البدعة الظلماء  
مولانا الشيخ أحمدرشيد الحنفي لازال منغمساً في بحار  
لطفه الجليل والحنفي

الكبير المتعال والصباوة والسلام  
 على سيدنا ونبينا وجيئنا ومرشدنا  
 وها ديننا وولتنا ولتنا محمد و  
 أصحابه الأول. وبعد فقد تبعت  
 هذه العجوبة المنيفة الشرعية في  
 المسائل اللطيفة المرعية للعالم  
 المفضال أنَّ عين الأفضل عين  
 الإنسان الكامل صفة الامثال بقيمة  
 الوراثي فاعم الشرك ماحي المبدع  
 مبيل أهل الرزق والضلال سيفت  
 الله على رقاب الماردة المبتدة عن  
 الضلال الحديث الوحد والفقيه  
 الغريب سيدى ومولائى وملاذى حضره  
 الحافظ الحاج الشيع خليل أحميد لا  
 زال ولم يزل مؤيداً من مولانا ذى  
 الجلول فللله در من فاضل اديب و  
 عارف اربيب ومتكلم لبيب حبيث  
 تصدى لحماية الشرع الشرعي وفافية  
 الدين الحنيف وصيانة المذهب  
 المنيف فاعلى منوار الحق ورفع معامل  
 الهدى وقوى بنائه وتسيد اركانه و

جانشے والا بڑائی اور صلوٰۃ الاٰسہ اور درود وسلام  
 ہمارے سردار نبی اور محبوب و مرشد اور  
 ہادی و مولا اور سب سے بہتر محمد اور ان کے  
 صحابہ والاؤ پر میں نے ان طفیل مسائل شرعیہ  
 کے جوابات علی کو خوب فتوح سے دیکھا جو ایسے  
 شخص کے لئے ہوتے ہیں جو بڑے صاحب  
 فضل عالم اور فضلاء کی انکھوں کی پتی اور حصہ  
 کمال انسان کی آنکھوں بھروسوں میں منتخب و سلف  
 کافروں میں شرک کے اکھیرتے والے بعقوب کے  
 شانے والے کبھی وگراہی والوں کو تباہ کرنے والے  
 اور بد دین سکریٹ جنگیوں کی گرفت پر اشک  
 تواریخی ہوتے ہیں۔ محدث دلکاش اور فقیریہ کیا  
 یعنی سیدی و مولائی و ملاذی حضرت حافظ حاجی  
 شیخ خلیل احمد صاحب حق تعالیٰ کی طرف سے  
 حدیثہ عبیشہ ان کی تائید ہوتی رہتی ہے پس اللہ  
 ہی کے لیے ہے خوب ان فاضل ادیب اور  
 صاحب معرفت عاقل اور ماہر کلام و اناکی کہ  
 شرع شریعت کی حمایت اور دین ہبیین کی  
 خاتلت اور مذہب حق کی نسبائی کے لیے طیا  
 ہوتے اور حق کا متارہ اونچا کر دیا، ہدایت کے  
 انسان ہند کیے اس کی بنیاد مخبر طکی۔ اسکے ستوں

مُحْكَمَ كَيْهُ اَوْ رَأْسَ كَيْهُ دِلْيَنْ دَا خُنْ كَرْدَهِيْ كَتَنْلِيْسْ  
 بِيَان او رکتني صاف زبان او رکسی قصع تقریبی  
 کرد واقعی پروه امدادیا او راند حاضرین رو در کردیا  
 دشمنی کی زبان بند کردی او ران کوفولت و  
 ہلاکت کے کپڑے پناویے او رطالان بردات  
 کے یئے حق کے راست روشن کر دیئے گئے کو  
 پاک سے جہا اور درست و سیح کو ظاہر کردیا  
 او ر حدیث و قرآن کی موافقت کی او ر عجیب  
 مصادیم بیان فرمائے واقعی اس میں اہل عقل  
 کے یئے پوری بصیرت تھے اہل شک کاشک  
 زائل کردیا اور خاطر ملطک کرنے والوں کی گزاری کھول  
 دیں تحریک کرنے والوں کا گردہ مشترکہ زایادیا او ر قدر  
 پرواروں کا جمیع متفرق او ر محمدوں کی جماعت کو  
 تباہ کر دیا۔ بد عقیدوں کے لکھیے چھاڑ دیے او ر گرامیوں  
 کے شکر دن کر ترددیا او ر گراہ کرنے والوں کی پاؤ  
 کر بھکاریا دین کے دشمنی کو بیاک اور تغیر و تبدل  
 کرنے والوں کو خوار کیا شیطان کے بھائیوں کو  
 زبل بنایا او ر شکر کو کروار بطل کر دیے پس  
 استکاروں کی جگہی کٹ گئی۔ اللہ رب المخلوقین کا شکر  
 نہیں اور کیوں نہ ہوا اللہ کا کروہ ہمیشہ غالب ہی  
 تھا ہے پس الشر کے یئے نہیں سوالنا کی خوبی

فَنَعَ بِرَحْمَةِ هُنَّا الْمُحْسِنُونَ إِنَّمَا  
 أَطْلَقَ لِسَانَهُ وَمَا أَفْضَحَ بِتِيَالَهُ فَلَعْنَى  
 لَمْ كَشَفَ الْغَطَاءَ وَأَزَالَ الْعَمَاءَ وَ  
 أَجْمَعَ الْعَدَاءَ وَالْبَشَّمَ ثُوبَ الْهَوَانَ  
 وَالرَّدَى وَأَنَّارَ لِلْمُسْتَرْشِدِينَ سُبْلَ  
 الْهَدَى مِيزَ الْخَبِيثِ مِنَ الطَّيِّبِ وَ  
 بَيْنَ الْحَقِّ وَالْهَوَابِ وَأَفْقَنَ السَّنَةَ  
 وَالْكِتَبَ وَأَظْهَرَ الْجُنُبَ الْعَيَابَ أَنَّ  
 فِي ذَلِكَ لَذْكُرٌ لِأَوْلَى الْإِلَيَّابِ أَزَالَ  
 رَبِّ الْمَرْتَابَيْنَ وَفَضَحَ تَلْبِيسَ الْمُلْبَسِينَ  
 وَفَرَقَ جَمِيعَ الْمَهْرَقِينَ وَشَتَّتَ شَمَلَ  
 الْمَغْسِدِينَ وَبَدَدَ حَزْبَ الْمَلْحَدِينَ وَ  
 فَتَّ أَكْبَادَ الْمَبْتَدِعِينَ وَكَسَحَنَ  
 الْفَضَالَيْنَ وَهَزَمَ أَفْوَاجَ الْمُضْلَلِينَ وَأَهَلَكَ  
 أَعْدَاءَ الدِّينِ وَخَذَلَ الْمَغْيَبِينَ الْمُلَدَّبِينَ  
 وَأَخْزَى الْخَوَانِ الْشَّيَاطِينَ وَأَبْطَلَ  
 عَمَلَ الْمُشَرِّكِينَ فَقَطَعَ دَابِرَ الْقَوْمِ الَّذِينَ  
 ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ۔  
 وَكَيْمَلَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ هُمُ الْغَلَبُونَ  
 فَلَكَ دَرَةٌ شَمْلَلَكَ دَرَةٌ لِجَابَ فَأَمْبَادَ  
 وَأَمْبَابَ جِزَاهُ اللَّهُ عَنِ الْإِسْلَامِ وَ

ال المسلمين افضل المجزاء امين بجاہ  
سید المرسلین والحمد لله اولا وآخر  
وياطننا وظاهر وصلی اللہ علی قرۃ  
اعینت اسیدنا محمد خاتم جمیع الانبیاء  
والله وحیہ ومن تبعهم واهنی  
بهذا هم وسلک سیدیاہم واقبع  
طريقهم وسار علی منه هجهنم الی  
یوم الدین امین امین امین امین  
امین لا ارجحی بوحدۃ حق اضیف  
الیہ الف امینا۔

قال بقمه وکتبہ بقلمه الفقیر الی  
ربہ التواب راجی رحمة الله الوهاب  
عبدة و عبدة احمد رشید خان  
نواب المکی عفی الله عنہ و عن والدیہ  
و تجواذعن سیئاتهم بجاہ المتبی  
النواب شافع المذنبین یوم الحساب  
حررة یوم الخميس التاسع عشر من  
شهر ذی الحجه العوام الذی هوم  
شهور ۱۳۲۸ھ الثامنة والعشرين  
یوم پیشہ ۱۹ ذی الجھ ۱۳۲۹ھ سنہ نبوی

بعض الشائعة والآلف من هجرة من

لله العز والشرف عليه أفضـل القـتـلة وأكـمل السـلام واتـم الحـيـة أـمين !

صورة ما كتبه حضرة امام الاقباء السالكين و مقدام  
الحضراء العارفين جنيد زمانه و اوانه شبل دهره وزولته  
محمد و ملائمه منبع الفيوض للخواص والعموم جناب الشيخ  
محب الدين المهاجر المكي الحنفی لا زال بحر جوده زاخرا  
وبدر فیضه لا معا

لذ طی سطورہ پیشواے اقیار سالکین و مقدام اے فضلہ عارفین جنید زمانہ شبل دهرت  
مند و ملائمه حنفیز برائے خواص و عموم جناب شیخ مولانا محب الدین صاحب مجاہدی  
حنفی ان کے سخا کا سند رموزین اور فیضان کا مہتاب روشن ہے۔  
تمام جوابات صحیح ہیں۔

### الاجوبة صحیحة

حررہ حادم الولی الكامل حضرۃ الشیعہ کوہاں کوہل کامل شیخ حاجی امداد اللہ جناب  
امداد اللہ علیہ رحمۃ اللہ محب الدین تمدن سرو کے حادم محب الدین مهاجر مکہ غلطہ  
مهاجر مکہ معظمۃ۔

صورة ما كتبه رئيس الاقباء الصالحين و امام الاولى و  
العارفين مركز دائرة الفتوح العربية و قطب سماء العلوم العقلية  
جناب الشيخ محمد صدیق الافقانی المکی۔

تقریظ جو تحریر فرمائی نیکو کا روپ پیشگاروں کے سردار اولیاء اور عارفین کے پیشوا  
وائے فرزن عربی کے مرکز اور آسمان علوم عقلیہ کے قطب جناب مولانا شیخ  
محمد صدیق افقانی نے۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اَسْمَ اللهُ الذَّيْ لَا يَعْفُرُ بِهِ سب تعریف اس اللہ کو جو شرک کو نہ بخٹے گا،

اور اس کے سوا جس گناہ کو چاہتے ہیں جس سے گز  
چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے کہ تھا  
رب تم کو خوب بناتا ہے اگر چاہتے تم پر رحم  
فرماتے اور اگر چاہتے تم کو عذاب دے اور اسے  
محشر کرنے کو لوگوں پر وکیل بنائیں جسجا اور  
فرما کر جس نے کفر کیا، ائمہ اور اس کے فرستوں  
اور کتابوں اور تنبیہوں اور یوم قیامت کا تو  
بیکٹ پر لے درج کی گئی میں پڑا اور درود و سلام  
اس ذات پر نے ظاہر فرمایا کہ جس نے لا الہ الا

کہا وہ جنتی ہوا حضرت ابوذر نے یہ سُن کر عرض  
کیا کہ یا رسول اللہ اگر چونما اور چوسی کیسے جھپٹ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ان اگرچہ  
زتا کسے اگرچہ چوری کر کے ابوذر کو ناگوار ہو  
تو ہوا کسے اشتبہ کر عمل ہے غائب حاضر کا  
کیونکہ علم اس کا ذائقی ہے پس اللہ تعالیٰ مسئلہ ہے  
ذائقہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خبر دینے  
والے بین جو آپ کی طرف اللہ وجی فرماتے ہے خواہ  
بھی ہر یا خنی جیسا کہ ارشاد فرمایا ہتھ تعالیٰ نے  
اور محمد نبی بولتے خواہ نفس سے ان کا ارشاد  
تو اس وحی نے ہے جو ان کی طرف سمجھی جاتی ہے جو  
کچھ مولانا شیخ خلیل احمد صاحب نے اس رسالے

و یغفر ما دون ذلك لمن يشاء كما  
قال تعالیٰ ربكم اعلم بكم ان يشاء  
يرحکم او ان يشاء يعذبكم وما  
ارسلناك عليهم وکيلاً والذی قال و  
من کفر بالله وملائکته وکتبه ورسله  
والیوم الآخر فقد ضل ضلالاً و بعيداً  
والضلالة والسلام على من قال من  
قال لا إله إلا الله دخل الجنة قال  
ابوذر يا رسول الله وان زنى وان  
سرق قال رسول الله صلی اللہ علیہ  
وسلم وان زنى وان سرق على رغم  
أنف ابی ذر لله عالم الغیب والشهادة  
لانه من تلقىء ذاته تعالیٰ فانه متكلم  
من تلقىء نفسه واما رسول الله صلی  
الله علیہ وسلم فهو خبر لما اوحى اليه  
جلیاً کان او خفیاً كما قال الله تعالیٰ  
وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحي  
یوحی الذی کتب مولانا الشیخ خلیل  
الحمد في هذه الرسالة فهو حق صحيح  
لامریب فيه وماذا بعد حق الا  
الضلال وهو معتقدنا و معتقدنا

مشائخنا رضوان اللہ تعالیٰ علیہم  
لجمعین۔  
وَإِنَّا عَبْدُهُ الْمُضْعِفُ مُحَمَّدُ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمَهَاجِرُ -

جو نکر جناب شیخ الحلا رحمت حتمی سعید یا بصلیل تمام علیہ مکرمہ زید شرقا و فضلہ کے سروار اور ان کے امام میں لہذا ان کی تصدیق و تقریظ کے بعد کسی عالمگیر علما مکرم عقلاء میں سے تقریظ کی حاجت نہیں مگر تاہم مزید اطمینان کے واسطے جن بعض علماء مکرم کی تصدیقیں بلا عجب و بجد حاصل ہوتیں وہ ثابت کردی گئیں اور اسی وجہ سے اس وقت تنگ میں جو کہ بعد از حج قبل از روآنگی مدینہ مسجدہ زید شرقا و فضلاً حلقہ تقدیمیں پرست ہوئیں انہیں پرالٹھا کیا گیا۔ حالانکہ مخالفین نے اپنی سی مخالفت وغیرہ میں کرنی دیکھتے رکھا تھا اور اسی وجہ سے جناب مفتی مالکیہ اور ان کے بھائی صاحبین بعد اس کے کر تصدیق کر دیتی، مخالفین کی سی کی وجہ سے اپنی تقریظ کو سمجھ دی تقدیمیں کلمات لے لیا اور پھر واپس نہ کیا۔ اتفاق سے ان کی نعلیٰ کلی گئی بھتی۔ سوہنہ نیز ناظرین ہے :-

تقریظ مولانا العلام الامام الفقیہ الزاهد الفاضل  
المأجود حضرۃ مولانا الشیخ محمد عابد مفتی المالکیہ امام اللہ تعالیٰ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَفَقَى مَن شاءَ مِنْ  
 عِبَادَةِ السَّادَةِ الْأَنْتِقِيَاءِ لِوَفَّاقَةِ هَنَارِ  
 الدِّينِ يَقْبِعُ كُلُّ مَنْابِذِ لِشَرِيعَةِ سَيِّدِ  
 الْمَرْسَلِينَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَى  
 أَهْلِهِ وَصَحْبِهِ وَكُلِّ مَنْتَقَمِهِ. أَمَّا بَعْدُ

قد أطلعت بهذه التحرير وعلى جميع  
ما وقع على هذه الأسئلة السبعة و  
العشرين من التقرير فوجد ته هو الحق  
العين وكيف لا وهو تقرير عضد  
الدين عصام الموحدين لا ان  
عاصم تفسيره كتاب لآيات القرآن  
فضله الحاج خليل احمد لازال على  
معراج الهدایة يصعد فليسعد أمين  
اللهم أمين !

سب پر مطلع ہجاتو میں نے اس کو لکھا ہوا تھا  
پایا اور کہیں نہ ہو یہ تقریر ہے دین کے بازو  
مسلمانوں کے پناہ کی کہ جن کا محمدہ بیان آیات  
تکمیل کا واسطہ کرنے والا یعنی بزرگ حسابی  
خلیل احمد صاحب ہدایت کی معراج پر سدا  
چڑھتے اور صاحبِ فصیب رہیں۔ آمین  
آمین اللہم آمین۔

حکم کیا اس کے لکھنے کا محمد عابد بن حسین  
معتنی مالکیہ نے۔

طبع الخاتم

امربقه مفتی المالکیۃ ححال  
بسمة المکرمة محمد عابد بن حسین

تقديریظ الشیخ الاجل والجبرا الکامل حضرت مولانا فیصل علی  
بن حسین فالکی مدرس حرم شریف برادر مفتی صاحب مدقق  
انار اللہ برهانہ۔

تمام حمد اللہ کے بیٹے ہے، اس کی نعمتوں پر  
اور رُود وسلام سردار انبیاء سیدنا محمد اور ان  
کی اولادِ کرام واصحاب عظام پر۔

اما بعد کہتا ہے نہدہ حقیر محمد علی بن حسین الحجی  
فالکی محمد علی بن حسین الحسن  
مولوی حاجی حافظ شیخ غلبیل احمد نے  
الامام والمدرس بالمسجد المکانی

ان چھبیس سوالوں پر جو کچھ لکھا ہے، تمام  
محققین کے تردیک وہی حق ہے کہ باطل  
نہ اس کے آگے سے آسکتا ہے نہ پچھے سے  
پس اشran کو بڑائے خیروںے اور ہمیں اور  
ان کو سمجھتے رہیں اعمال اور حسن شناک توفیق  
بخشنے۔ آئین اللہم آئین!  
لکھا محمد علی بن حسین مالکی مدرس و  
امام مسجد مکنے

**وَجَدَتْ مَا حَرَرَهُ الْعَالَمُ الْعَلَّامُ**  
**الْحَقِيقَ الْأَوَّلُدُ فَضْلَةُ الْحَاجِ الْحَافِظُ**  
**الشَّيْخُ خَلِيلُ أَحْسَنَ عَلَى هَذِهِ الْأَسْلَةِ**  
**السَّتَّةُ وَالْعَشْرُينُ هُوَ الْحُنْنُ النَّزِيلُ لِآيَاتِهِ**  
**الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ**  
**عَنْدَ جَمِيعِ الْمُحَقِّقِينَ فَخْرًا لِلَّهِ تَعَالَى**  
**خَيْرُ الْجِزَاءِ وَوَفْقًا وَآيَاهُ دَائِمًا لِصَاحِبِ**  
**الْعَمَالِ الْحَسِيدَةِ وَحَسْنِ الشَّنَاءِ**  
**أَمِينُ اللَّهُمَّ أَمِينٌ!**

**كُتبَةُ الْإِمَامِ الْمَدْرِسِ بِالْمَسْجِدِ**  
**الْمَكِّيُّ حَمْدُ اللَّهِ عَلَى إِبْنِ حَسِينِ الْمَالِكِ**

طبع المختتم

# خلاصہ تصادیق علماء سینہ نورزادہ اللہ شرفاً وعظیماً

سے اول امام فتح بن زید دریں محدثین وقت، مرکز علوم عقلیۃ، شیع معاویۃ نقیبیہ،  
طلب فلک تحقیق و تدقیق، شیعہ الامانۃ والقصدیں حضرت مولانا سید احمد بن زنجی شافعی  
سابق مفتی آستانہ شیریہ دامت فیضہم کے رسالہ کا شخص میں مقام سے لجھتے ہیں :  
وقد کتب الفاضل العالم مولانا محمد وحید نے شروع رسالہ میں یعنی  
فی اول رسالتہ المسنی تعلیف الكلم تحریر فرمایا ہے :

مانصہ :

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَهُ الْكَمالُ الْمُطْلَقُ  
فِي ذَاتِهِ وَصَفَاتِهِ الْمُغْرَبُ عَنِ الْخَدْوَتِ  
وَسَمَاءُهُ الْحَكِيمُ فِي أَفْعَالِهِ الصَّادِقُ  
فِي أَقْوَالِهِ عَزِيزٌ نَّاهٍ تَعَالَى جَدُّهُ وَ  
وَحْبٌ عَلَيْنَا شَكِيرٌ وَحَمْدٌ وَالصَّلَاةُ  
وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدٍ  
الَّذِي بَعَثَهُ اللَّهُ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ وَ  
جَعَلَ وَجْهَهُ نَعْمَةً عَامَةً لِلأَوَّلِينَ وَ  
الآخِرِينَ وَخَتَمَ بَنْبُوَتَهُ وَرَسَالَتَهُ نُبُوَّةً  
الْأَنْبِيَاءِ وَرَسَالَتَهُ الْمُرْسَلِينَ وَعَلَى  
اللهِ وَاصْحَابِهِ وَكُلِّ مَنْ تَمْسَكَ بِهِدْيَهِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
سَبْبُ تعریفِ زینیا ہے ائمہ کو جس کے  
لیے اس کی ذات و صفات میں کمال مطلق تابت  
ہے نزدِ ہے حدوث اور اس کی علامات ہے  
حکیم ہے اپنے افعال میں سچا ہے اپنے اقوال میں  
معزز ہے اس کی شناوری اعلیٰ ہے اس کی شانی  
واجب ہے کم پاس کا شکر اور اس کی حمد و حمدودہ  
سلام ہے سروار و مولا محمد پر چون کو بصیرۃ اللہ نے  
دنیا بھاگ کے لیے رحمت بنا کر اور ان کا وجود  
بنایا تمام الگلے کچھ پولے کے لیے نعمت اور ختم کی  
اوی کی نبوت و رسالت پڑھ لے انبیاء کی نبوت  
اور رسولوں کی رسالت کی اور سلام ان کی اولاد

الى يوم الدين أما بعد فقد قدم علينا  
بالمدينة المنورة والرحا بـ النبوة  
المطهرة جناب العلامة الفاضل و  
الحق الكامل أحد العلماء  
المشهورين بالهند الشيخ خليل احمد  
 حين تشرف بزيارة خير الانام سيد  
الانام والمرسلين العظيم سيدنا و مولانا  
محمد عليه افضل الصلاة والسلام  
وقدم اليه رسائلة مشتملة على اجوبة  
اسئلة واردة اليه من بعض العلماء  
لكشف عن حقيقة من هبة و مذهب  
معتقد مشائخه الفضلاء وطلب  
مني ان انظر في تلك الاجوبۃ بعين  
الانصاف ومحابية المحراف عن  
الحق وترك الاعتساف فجمعت ما  
في هذه الورقات مما اراه اليه  
نظري من التحقيقات مقتبساتها  
من مشكوة ائمۃ الدین العتيد لهم  
في المقصك بحبل الله المتین لحابة  
لطلوبه ولذیة لرغوبه وسمیته کمال  
التحقیق والتفہیم لعج الادفهام عما

اصحاب اور تمام ان لوگوں پر جوان کے طریقے  
پر چلیں قیامت کے دن تھک، امام عبد ہمایہ سے  
پاس تشریع لائے مدینہ منورہ اور استاذ نسیریہ  
میں جناب علامہ فاضل او مجتہد کامل ہند کے  
مشهور علماء میں سے ایک مولانا شیخ خلیل احمد  
صاحب بہترین خلق سید الانام و سلیمان سید ادا  
مولانا محمد علیہ افضل الصلاۃ و القیام کی  
زیارت سے مشرف ہونے کے وقت اور ایک  
رسالہ پیش فرمایا جس میں ان سوالات کے  
جوابات تھے جوان کے مذہب اور عقائد اور  
ان کے صاحب فضل شارخ کے عقیدوں کی  
حقیقت و ماہیت ظاہر کرنے کے لیے ان کی  
جانب کسی عالم کی طرف سے بھیجی گئے تھے اور  
شیخ ندوی محجوہ سے اس امر کے خواہاں ہرئے کہ  
میں ان جوابات میں نظر کروں چشم الفاف سے  
اور حق سے انحراف کرنے سے بچ کر اور زیادتی  
چھوڑ کر پس میں نے ان کی خواہش کے موافق  
اور آرزو پوری کرنے کو ان اور اراق میں جہاں  
تک سیری نظر ہوئی تو تحقیقات جس کر دیں جن  
کو ان کے پیشوایں دین کے چڑھان سے اخذ  
کیا ہے جن کا اقتدار گی جاتا ہے اللہ کی مضبوط

رسی کے مضبوط تھامستے میں اور میں نے اس کا جم  
کمال التحقیقت والتحقیق لعزم الانعام عملاً بحسب  
کلام اللہ العظیم رکھا اور اس رسالہ کے یہاں سکھ  
کی وجہ یہ ہے کہ رسالہ میں جن سوالات کے جوابات  
دیے ہیں انکوچھ قسم کے اور فروع و اصول کے  
مختلف احکامات کے متعلق ہیں مگر بس کمزیادہ  
ایکم وہ رسائل ہے جو حق تعالیٰ کے کلام فضی و لفظی  
میں صدق کے ضروری ہونے سے متعلق ہے اور  
اسی کے ایک ہر نئی وجہت، اس بحث پر گفتگو  
دوسرے جوابوں پر مقدم اور اللہ ہی سے مدد پایی  
جائی ہے اور اسی پر بھروسہ اس کے بعد کلام  
لفظی و فضی کی تختین اور اس میں صدق و کذب  
کی تشریح اور عدالت دہب کی تقدیم و اختلاف نقل فرمائی

اور اپنے رسالہ مشریف کے وسط میں  
پہلی بحث کے آخر ہوئی تحریر فرماتے ہیں :-  
اور جب اے مخاطب تو اس شافی بیان  
پر مطلع ہو گیا اور کافی فهم سالم کے ذریعہ سے اس کو  
یکھلایا تو معلوم کر لے گا کہ جو کچھ فضیل شیخ  
خلیل احمد نے تینیں وچھیں دیکھیں یہیں سال  
کے جواب میں ذکر کیا ہے وہ موجود ہے بہترے  
معتبر اور متاخرین علماء کلام کی تداول کتابوں

یجب لکلام اللہ القديم و سبب  
تسمیتی له بهذا الاسم ان الكلام  
علی الاحویة التي اجراها عن تلك  
الاسئلة و ان كان متنوعاً متعلقاً  
با حکام شتی من الفروع والاصول  
اهمها ما يتعلق بوجوب الصدق في  
کلام اللہ تعالیٰ التفصی واللفظی و  
لهذه الاهمية قد مدت العلام علی  
هذا المبحث علی الكلام علی غیره  
من تلك الاجوبۃ بالله المستعان و  
منه التوفیque وعلیه التکلان.

وقال في وسط رسالۃ الشرفۃ  
في آخر المبحث الاول مانصہ  
وبعد اطلاعك على هذا البيان الثاني  
وادراك له بالفهم السليم الكافی  
تعلم ان ما ذكره الفاضل الشیخ  
خلیل احمد في جواب الثالث و  
العشرين والرابع والعشرين الخاص  
والعشرين هکلام معروف في کثیر من

میں شرعاً مراحت اور مقاصد اور تحریر و مسأله وغیرہ  
 کے شروحات میں اور خلاصہ ان جملیات کا جن  
 کو شیخ غلیل احمد نے ذکر کیا ہے مذکور عمل  
 کلام کی اس ضمن میں موافقت ہے کہ کلام غلطی  
 میں اللہ تعالیٰ کے وعدہ اور وعدہ احادیث کی خبر کا  
 خلاف کنا حق تعالیٰ کی تدریت میں داخل ہے  
 جو ان کے نزدیک امکان ذاتی کو مستلزم ہے  
 مجھ اس امر کے جزم اور عقین کے کہ اس خلاف  
 کا وقوع ہرگز نہ ہوگا اور اتنا کہنے سے نہ کفر اُم  
 آتا ہے نہ عذر اور شر دین میں بعثت اور فساد  
 اور کیسے لازم اسکا ہے حالانکہ تو معلوم کرچکا  
 کہ یہ مذہب بالخلل موافق ہے ان کے جن کافر  
 ہم اور پُر کرچکے ہیں چنانچہ تو موافقت اور اس کی  
 شری وغیرہ کی عبارتیں جن کو ہم نے ابھی نقل  
 کیا ہے دیکھو چکا ہے پس شیخ غلیل احمد  
 حضرت علماء کے دائرہ سے باہر نہیں ہیں لیکن  
 اب جو اس کے میں ان سے اور زیرِ تراجم علماء  
 ہند سے بطور بصیرت کتابوں کو سب علماء  
 کو مناسب ہے کہ ان پار کیسے مسائل اور ان  
 واقعی احکام میں خوض نہ کیا کریں جن کو عوام تو  
 کیا بھیں گے جسے علماء میں سے بھی بجزئی

الکتب المعتبرة المداولۃ لعلماء الكلام  
 المتاخرین كالموافقات والمقابلات  
 شروح التجاريد والمسايمات وغيرها  
 محصل ثلاث الوجوبية التي ذكرها  
 الشيخ خليل احمد موافقة علماء  
 الكلام المذكورين في مقدورية خالق  
 الوعد والوعيد والخبر الصادق لله  
 تعالى في الكلام اللغطي المستلزم  
 للأمكان الذاتي في ذلك عندهم  
 الجزم والقطع بعدم وقوعها وهذا  
 القدر لا يوجب كفرًا ولا عنادًا في  
 لا بدعة في الدين ولا فساد أكيف  
 قد علمت موافقة كلام العلماء الذين  
 ذكرنا لهم عليه كما رأيته في كلام  
 الموافقات وشرحه الذي نقلناه قريباً  
 فالشيخ خليل الحمد لم يخرج عن  
 دائرة كلامهم لكن أقول مع هذا  
 بصريحة له ولسائر علماء الهند افة  
 ينبغي لهم عدم الخوض في هذه  
 المسائل العامة والحكام لها  
 الدقيقة التي لا يفهمها إلا الواحد

بعد الواحد من خول العلماء المحققين ایک دو اخض الخواص عالم کے دوسرے عالم بھی  
نہیں سمجھ سکتے اس نے کہ جب وہ کہیں گئے کہ اللہ  
کی دی ہری خبر اور وحید کے خلاف کہنا اُنہا تعالیٰ  
کی قدرت میں داخل ہے اور واقعی اس سے لام  
ایسا کلام لفظی میں جو اللہ کی طرف غصب ہے  
کہس کا امکان بالذات نہ بالواقع اور اس کو  
پھیلائیں گے کہ تمام لوگوں میں تو عوام کے نہیں فرا  
اسی طرف جائیں گے کہی لوگ کلام غصبہ میں ہیں  
کذب کے حجاز کے قائل ہیں پس اس وقت ان عدم  
کی حالت ان دو امریں متعدد ہو گئی کہ یا توجیہ طبع  
ان کی سمجھ میں آیے ہے اسی کو قبل کر کے مان لیں گے  
پس لغزو الحاد میں گرپیں گے اور یا یہ کہ اس کو  
قبل نہ کریں گے اور پوری طرح اخخار کر بیٹھے اور  
اس کے قائل پڑھنے دشیج کر بیٹھے اور ان کو فرقہ اعلیٰ  
کی طرف سابت کر بیٹھے اور یہ دونوں باتیں دین  
میں فائدہ نہیں ہیں پس اس وجہ سے ان پر حساب  
ہے کہ ان سائل میں خوض نہ کریں کہاں کہ کوئی  
سمحت ممنورت ہی کیشیں آجاتے تو تجویری ہے  
کہ ایسے شخص کو مخالفت پہنچا کر طلب سنجاقوں، جو  
صاحب اول ہو کر بتوجہ کان لکا کر رہتا اور ستم کو  
اللہ نے توفیق حطا فرمائی ہے اپنے ارشاد اور

فضل عن غيرهم فضل عن وهم المسلمين  
لأنهم اذا قالوا ان مقدارية مخالفۃ  
الوعيد والخبر الالهی لله تعالیٰ مسلمة  
لامكان الكذب في الكلام الفقهي المنسب  
إليه تعالیٰ بالذات لا بالواقع داشأعوا  
ذلك بين عامة الناس تبادرت اذهانهم  
إلى انهم قائلون بجواز الكذب في كلام  
الله تعالیٰ فعيمد زین يكون شأن أولئك  
العامة مترددابين الامر بين الاول  
يتلقوا ذلك بالقبول على الوجه الذي  
فهموه فيقعوا في الكفر والحاد الثاني  
ان لا يتلقوا بالقبول ويستكروه غایة  
الإنكار ويسنعوا على قائله غایة التشيع  
وينسبونه إلى الكفر والحاد وکلا  
الامرين فсадق الدين عظيم فلما جل  
ذلك يجب عليهم عدم الخوض في هذه  
السائل او عند الاضطرار الشديد  
مع توجيه الخطاب إلى ذي قلب يلقي  
السع وهو شهيد وقد وفقنا الله  
بهدايته وارشاده لسلوك التبليغ

التي فيها التخلص من الواقع في هذه  
الخطر العظيم بالوجه الصحيح المستقيم  
والحمد لله رب العلمين

تمام جوابك.

اور فرمایا اپنے رسالہ شریف کے آخریں  
جس کی عبارت یہ ہے:

اوجب اس مقام تک تصریح ہیجن بھی رواب  
ایک قول عام بیان کرتے ہیں جو اس تمام رسالہ  
کے ان جویں جوابات پر مشتمل ہے جس کو خلاصہ  
فہل شیعہ خلیل احمد نے اس میں نظر کرنے  
اور اس کے احکامات میں غور کرنے کے لیے ہمارے  
سامنے کیا ہے کہ واقعی ہم نے ایک بات بھی اس  
میں سمجھنی پائی جس سے کفر یا بعثت ہونا لازم نہ  
بلکہ ان یعنی سائل کے علاوہ جن کو ہم نے ذکر  
کیا ہے کوئی سلسلہ بھی ایسا نہیں جس پر گرفتار  
پا رکیں یعنی اور کسی استقادہ کی لگنیاں ہو اور  
یہ بات سب کو معلوم ہے کہ کوئی عالم جو کتاب  
تعصیت کرے اپنی سحر میں کسی مقام پر پتوش  
کھا جائے سے سالم نہیں رہ سکتا چنانچہ یہ مثل  
مشہور ہے قریم سے کہ جو مرافت بنادہ نشان  
بنی اور امام ماک رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے

وقال في اختتام رسالته  
الشرفۃ مانصۃ۔

و اذا وصل بما الكلام الى هنا  
المقام فقول قوله ملماً مشاماً و الجميع  
هذه الرسالة المستحملة على ستة و  
عشرين جواباً التي قد منها اليينا  
العلامة الفاضل الشيخ خليل الحمد  
للنظر فيها و مقابل ما فيها من الأحكام  
انالم بحد فيها قولوا يوجب الكفر و  
الابداع ولا ما ينعقد عليه انتقاداً  
ما الاصله الموضع الثالثة التي  
ذكرناها ولو ليس فيها ما يوجب الكفر و  
الابداع ايضاً كما اعلمت ذلك من  
كل عالم الف كتاباً من العثرات  
في بعض الموضع من كلامه فقد مقابل  
من الف فقد استهدفت وقال الراجم

مالك رضي الله تعالى عنه ماعت فرمادا ہے کہ ہم میں کوئی بھی ایسا نہیں جس  
کے دوسرا ہے پر رونہ کیا ہو یا جس پر رونہ  
ہوا ہو، بجز اس بزرگ قبروالے یعنی سیدنا محمد  
صلی اللہ علیہ وسلم کے اور ہم کو اللہ کافی و  
وانی ہے اور سب تعریف اللہ کو جو رسم  
تمام عالم کا ختم ہوئی اس رسالہ کی ترتیب و  
کتابت دوسری ماہ ربیع الاول ۱۴۱۵ھ کو۔

الوارد و مردود علیہ الاصحاب هذا  
القبر الکریم یعنی قبلہ صلی اللہ  
علیہ وسلم و حسبی اللہ وکفی والحمد  
رب العلمین۔ ثم جمعها و کتابتها فی  
الیوم الثانی من شہر ربیع الاول عام  
الک وتلثاً ثمانة و قصع وعشرين من  
الهجرة النبویة علی صاحبها افضل  
الصلة و اذکی التحییة۔

شیخ مددوح کے اس رسالہ پر جو بہ تمامہ علیحدہ طبع ہو چکا ہے اور اس مختصر رسالہ میں  
جس کا مقصود ابھر بہ ذکر کردہ پر تقریظ و تنقید کرنے والے اصحاب کی عبارت و مواہیہ کا فعل کرنا  
ہے اس رسالہ کے اول و آخر و میان میان مقامات لکھ دیے گئے میں بفصیلہ زیل علماء کی تواتیر  
ثبت ہیں :-

|                   |                                     |                                 |
|-------------------|-------------------------------------|---------------------------------|
| الدرس مدرسة الشفا | المدرس في الحرم النبوى الفقير المفق | خادم العلم بالحرم النبوى النبوى |
|-------------------|-------------------------------------|---------------------------------|

|                 |
|-----------------|
| رابع فیض الکریم |
| خلیل بن ابراهیم |

|              |
|--------------|
| ۱۳۲۶         |
| ملا محدث حات |

|          |
|----------|
| ۱۳۲۲     |
| رسوی عصر |

|                            |                                  |                                  |
|----------------------------|----------------------------------|----------------------------------|
| شیخ المالکیۃ عجم خیر البیۃ | خادم العلم بالمسجد الشیعی النبوی | خادم العلم بالمسجد الشیعی النبوی |
|----------------------------|----------------------------------|----------------------------------|

|                |
|----------------|
| محمد العزیز    |
| الوزیر القویشی |

|             |
|-------------|
| عمر بن حسان |
| المسنی      |

|           |
|-----------|
| الست احمد |
| الجزائی   |

|            |
|------------|
| محمد السوی |
| الخواری    |

|              |
|--------------|
| محمد بن حنفی |
| البدانی      |

|                           |
|---------------------------|
| خادم العلم بالمسجد الشیعی |
|---------------------------|

|                                  |                                                                    |                                                    |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| من متأله علماء العرب             | خادم العلم الشهيد في دمشق المشامر خادم العلم والمدرس في باب السلام | خطيب جامع السروجي                                  |
| موسى كاظم بن محمد                | محمد توفيق                                                         | احمد بن المأمون<br>١٢٢٠<br>البلغة                  |
| خادم العلم بالحرم الشفيف التبرّي | خادم العلم الشفيف في بلدة النجف عليهما السلام                      | خادم العلم بالحرم الشفيف                           |
| معصوم بن احمد سعيد               | بن نعسان<br>١٢٢٢<br>محمد منصور                                     | احمد بن محمد خير<br>الحاج العباسى                  |
| المدرس بالحرم الشفيف النبوى      | الفقير اليماني احقرت له الشهيد بالهزيمة                            | من علماء العرب                                     |
| ملا عبد الرحمن                   | يسين عف عنده<br>١٣٣٤                                               | عبد الله القاسم بن<br>محمد بن سودة<br>العربي ولدته |
| خادم العلم بالحرم الشفيف النبوى  | خادم بالحرم الشفيف النبوى                                          | خادم العلم بالحرم الشفيف النبوى                    |
| محمد بن سندى                     | أحمد بن سالم                                                       | محمود عبد الجماد                                   |
| خادم العلم بالحرم الشفيف النبوى  | القيرناlesi الحنبل خادم العلم بالمنذوب                             | خادم العلم بالحرم الشفيف النبوى                    |
| محمد بن الفلان                   | عبد الله<br>١٣٢٨                                                   | احمد بن احمد<br>اسعد                               |

صورة ما كتبه على اصل الرسالة حضرة شيخ العلماء الكرام وسند الاوصياء العظام رحمي السنة العراء وعاصد الصلة البيضاء رئيس السادة العظام ومقدام الفضلاء الفخامة جهات الشيخ احمد بن محمد خير الشنقيطي المالكي المدنى لا زالت بحار فرضه زاخرة امين -

تقلیل تقریبیت جس کے اصل رسالہ اجوہ پر سحر بر فرمایا حضرت شیخ علیاء کرام اور  
سند اصفیا، عظام روش نسبت کے زندہ کرنے والے اور شفاف ملت کے بازو  
سرداران باعظیت کے مقید اور جلالت مائب صاحبان فضل کے پیشو ایجاب  
شیخ احمد بن محمد شیریزی قطبی مالکی مدنی نے مدد ان کے فیضان کے سمندر  
موجز ان رہیں۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم

حمد اس ذات کو جو اس کا سعیت ہے اور درود  
سلام بہترین مخلوق پاں کے بعد واضح ہر کوئی  
نے صاحب تحقیق اس تاذ اور صاحب تدقیق  
علام شیخ خلیل احمد کے رسالہ کا مطالعہ کیا  
بے نیاز شاہنشاہ کی ترقیت سدا ان کے شامل  
حال ہے اور کیتا ویکھاں خدا کی عنایت ان پر  
و اتم ہے جو کچھ اس میں ہے بالکل مذہبی ہفت  
کے موافق پایا اور کسی مسلم میں گفتگو کی گنجائش  
نہ پائی جو یہ ذکر مولود شریف کے وقت مسلم قائم  
اور ان حالات میں جن سے تعریض کیا ہے اور  
حق ذہب ہے جیسا کہ شیخ نے بھی اس کی طرف شاہ  
کیا بلکہ بعض کی تصریح بھی کردی ہے کہ مولود شریف  
اگر غارضی تا مشريع باتوں سے مالم ہو تو وہ فعل  
مستحب اور شرعاً مسند ہے چنانچہ مدت سے  
اکابر علماء کے نزدیک معروف ہے اور اگر ما داد

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمد لمستحقه والصلوة والصلوة  
السلام على أفضلي خلقه أما بعدلها  
اطلعت على رسالة الاستاذ المحقق  
والحبر السدق الشيخ خليل احمد  
لأزال مشهولاً ب توفيق الملك العمد  
و ملحوظاً بعنتيَة الواحد الوحد و جل  
ما فيها من افاق المذهب اهل السنة  
كله ولم يبق للتكلم مجالاً لا في  
مسئلة القيام عند ذكر مولدة الشهيد  
والحوال التي تعرض لذلك ولحق  
كما اشار اليه الشيخ بل صرح ببعضه  
ان المولد الشهيد ان كان ساماً مما  
يعرض له من المنكوات فهو امر  
مستحب اور شرعاً كما هو المعرف  
عند اکابر العلماء جيلاً بعد جيل

وَقَرِنَ بَعْدَ قَرْنٍ أَنْ لَمْ يُسْلِمْ مِنْ  
الْمُنْكَرَاتِ كَمَا ذُكِرَهُ الْإِسْتَادُ أَنَّهُ  
يَقْعُدُ فِي الْهَنْدِ مُثْلِدًا مَا فِي غَيْرِ الْهَنْدِ  
بِالْأَنَادِرِ وَقَوْعَهُ بَلْ لَا فِسْعَ بِشَيْءٍ مِمَّا  
ذُكِرَ أَنَّهُ يَقْعُدُ فِي الْهَنْدِ وَاقْعُهُ فِي غَيْرِهِ  
فِي سَعْيٍ مِنْ جِهَةِ مَا عَرَضَهُ وَالْحَاضِلُ  
أَنَّ الْعَلَةَ قَدْ وَرَعَ الْمَعْلُولَ وَجُودُهُ وَ  
عَدْمُ الْغَيْثَ وَجَدَ الْمُنْكَرُ لِزْمَ تَرْكِ  
الْوَسِيلَةِ إِلَيْهِ وَحِيثُ عَدْمُ أَسْتَحْبَ  
أَظْهَارَ مَا هُوَ مِنْ شَعَارِ الْمُسْلِمِينَ وَ  
فِي مَسْأَلَةِ السُّؤَالِ الثَّانِيِّ وَالْعَشْوَنِ  
أَنَّ مَنْ اعْتَقَدَ قَدْ وَرَعَ رُوحَهُ الشَّرِيفَ  
مِنْ عَالَمِ الْوَعْرَاجِ إِلَى عَالَمِ الشَّهَادَةِ  
إِلَّا أَمَقْدَرَ وَرُوحَهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَ  
السَّلَامُ فِي بَعْضِ الْعَحِيَانِ لِبَعْضِ  
الْخَوَاصِ أَمْ رَغْبَهُ مُسْتَبْعَدٌ وَمُعْتَقَدٌ  
هَذَا الْقَدْرُ لَا يَعْدُ مُخْطَأً لِلْكُونِ أَهْرَاءً  
مَكْنَاهُ فَهُوَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَقٌّ فِي  
قَبْرِهِ الشَّرِيفِ فَيَقْصُرُ فِي الْكُونِ بِأَذْنِ  
اللَّهِ تَعَالَى كَيْفَ شَاءَ، لَكِنْ لَا بَعْنَى كُونِهِ  
صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا لَكَ لِلنَّفْعِ وَالضرَرِ

مُسْكَنَاتِ سَالِمَتِهِ بِهِ جَيْسَاً كَمَا إِسْتَادَ فِي ذِكْرِ فَرْغَا  
هُوَ كَهْنَدِ مِنْ عَمُورًا إِيْسَاهِيِّ بِهِ تَاهَتِهِ أَوْ كَهْنَدِ كَهْنَدِ  
عَلَادِهِ دُوسِرِيِّ جَيْكِهِ شَادِ نَادِيِّ إِيْسَاهِيِّ بِهِ كَهْنَدِ كَهْنَدِ  
وَهُوَ بَاتِيِّ جَنِ كَاهْنَدِ مِنْ دَاعِهِ بِهِ تَاهَتِهِ كَيْأَيْجَا هُوَ  
دُوسِرِيِّ جَيْكِهِ بِهِمْ نَهَّ وَاقِعِ بِهِ تَاهِي شِينِ سَنَاتِهِ  
أَسْ كَشِيشِ آجَانِهِ وَالِّي وَجَبَسِ إِيْسَاهِيِّ بِلِيزِ مُولَودِ  
سَهَّ سَهَّرِ مَنْعِ كَيْا بَاهَتِهِ كَهَا خَلَاصِيِّ بِهِ كَهْنَدِ  
وَجَوَهُ أَوْ عَدْمِ مَعْلُولِ كَامِدَرِ عَلَمَتِ بِهِ كَهْنَدِ كَهْنَدِ  
مُولَودِ مِنْ كَوْنِ امْرَأَ مَسْتَرَوْعِ بِهِيَ جَاهَيْكَا، وَإِنْ  
أَسْ شِيشِ كَاهْجَهُرِنِ بَاهِي ضَرُورِ بِهِ كَهْنَدِ جَوَانِسِ تَاهِشِيشِ  
كَاهْ كَاهْ سِيلِيِّ بِهِ أَوْ جَهَانِ كَوْنِ امْرَأَ جَاهَزَهِ بِهِ جَهَانِ  
أَسْ ذَكْرِ كَاهْ جَوْ سَلَماَزُونِ كَاشَارِهِ ظَاهِرِ كَهْنَدِ  
مَسْتَحِبِ بِهِ كَاهْ أَوْ بَاهِيَسِرِيِّ سَرَالِ كَاهْ مَسْلَكِ كَهْ خَصْ  
مَعْتَقَدِ بِهِ جَنَابَتِ سَولِ اللَّهِ صَلَّى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَيْ رَفِعَ  
سَبَارِكَ كَهْ عَالَمِ الْوَاحِدِ سَهَّ زَيْنَاهِ تَشْرِيفِ لَانَّ  
كَاهْ لَمْ بِهِ خَاصِ مِنْ سَهَّ كَسِيِّ بَرْكَ كَهْ لَيْ كَسِيِّ  
خَاصِ وَقْتِ بِهِ جَنَابَتِ سَولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
كَيْ رَفِعَ رَفِقَهُ كَهْ تَشْرِيفِ لَانَّهِ مِنْ تَوْكِيدِ سَهَّجَا  
مِنْهِنِ كَوْنِ كَاهْ إِيْسَاهِيِّ بِهِ سَكَنَتِهِ أَوْ اَسْتَهِنَتِهِ  
رَكْخَنَدِ الْأَبَرِ غَلَطِي بَهِي زَيْمَجَهَا إِيْسَاهِيِّ كَوْنِ كَهْ حَسْرَتِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِهِ قَبْرِ تَشْرِيفِ مِنْ زَنْدَهِ هِنْ لَذْنِ

خداوندی کوں میں جو چاہتے ہیں تھر فرمائتے ہیں  
 مگر زبانی معنی کہ حضرت سلی اللہ علیہ وسلم نفع اور  
 نقصان کے ماکن ہیں کیونکہ نفع او نسیب  
 پر نجات والا بجز اللہ کے کوئی نہیں چاہیے ارشاد  
 خداوندی ہے کہ کہروں کے محمد امیں ماکن نہیں  
 اپنے نفس کے لیے بھی نفع کا اور نقصان کا، مگر  
 جو کچھ اللہ چاہیے اب رہا پیدائش کے از سر نہ  
 ہونے کا حقیقہ، ہر کسی پر عقل والے سے  
 اس کا احتمال بھی نہیں ہوتا۔ اس اسماذ کا یہ فرمان  
 کہ ایسا عقیدہ رکھنے والا خطاوار اور مجرم کے فعل  
 سے مشاہد کرنے والا ہے۔ سو استاذ کو زیارت  
 کر کوئی اور عبارت اس سے بہتر نہیں جوان بہ  
 اسلام کا حکم قائم رکھتی۔ مثلاً یوں فرماتے کہ اس میں  
 بخوبی شاہدت ہے واقعہ اعلم اور بھروسی سرال ہیں  
 کلام کے مسئلہ کے مسئلے میں کھاتا ہوں کہ اس مسئلے میں  
 اختلاف مشهور ہے اور مذاہب کے ایسے مکون میں  
 بعثیوں کے ماتحت گفتگو اور خوض نہ کیا جاوے کے اور  
 استاذ تھیں اپنی سنت کا کلام نقل کر رہے ہیں اور  
 جب کلام اہل السنۃ کے ناقل ہوئے تو جمال ہدایت  
 پر ہٹے اسی وسیلے میں سطور ہے بروہ رائے جو  
 سلف کے اتباع میں ہوئے تلقا قی میں با اخذ  
 علی خلافہ فکار اہل سنۃ یہ ملاک امّا

فانہ لا نافع ولا ضار الا اللہ تعالیٰ  
 قَالَ تَعَالٰٰ قُلْ لَاَ اَمِلُكُ لِنَفْسِي نَفْعًا  
 وَ لَاَ وَصْرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَمَا اَعْتَدَ  
 تحدِّد الولادة فلا يتصور من ذي عقل  
 تام وأما هو الاستاذ فهو مخطى بشبه  
 بفعل المجروس فكان ينبعي لل والاستاذ  
 عبارة هو اليق من هذه لكونه حاكما  
 لهم بالاسلام كان يقول فيه بعض  
 شبه مثلاً و الله تعالى اعلم وفي  
 مسئلة الكلام في الفصل الخامس  
 والعشرين أقول المسئلة الخلاف  
 فيها مشهور وينبع عدم الخوض مع  
 اهل البدع في مثيلها وأما الاستاذ  
 فهو ناقل من كلام اهل السنة لحاله  
 وحيث كان ناقلاً من كلام اهل السنة  
 باقى حال كان على اهدي قال في  
 الوسيلة وكل رأى لاتباع السلف  
 ادى من الجميع وال مختلف فيه فمن  
 راه لا فضل له و فيما يراه لا ولا  
 افضل له وكل ما اجمع اهل السنة  
 على خلافه فكان احسن بذلك امّا

يُعْلَمُ الْإِنْسَانُ - فِيهِ وَانْ زَيْنَهُ  
 الشَّيْطَانُ فِي ثَيَّثٍ كَانَ دَائِرًا بَيْنَ  
 الْأَشْاعِرَةِ وَالْمَاتَرِيدَيَّةِ فَهُوَ عَلَى  
 مَلَةِ الْحَقِّ قَالَ فِي الْوَاضِعِ السَّبِينِ وَ  
 اعْلَمُ بِأَنَّ الْمَلَةَ السَّرْضِيَّةَ - هِيَ الَّتِي  
 عَلَيْهَا الْأَشْعُرِيَّةُ وَالْمَاتَرِيدِيَّةُ أَذْ  
 هِيَ الَّتِي - أَتَى بِهَا أَحْمَدُ هَادِي الْأَوْمَةِ  
 وَمَنْ يَجِدُ عَنْهَا يَكُنْ مُبْدِعًا فَتَعْمَل  
 مِنْ كَانَ لَهَا مَقْبِعاً -

كَتَبَهُ خَادِمُ الْعِلْمِ بِالْحَرَمِ النَّبُوِيِّ  
 أَحْمَدُ بْنُ حَمْدَلَهُ شَفِيقُ الدِّينِ  
 عَنْ أَنَّ اللَّهَ أَعْنَتْهُ -

لَكَمَا حَرَمَ نَبِيِّ مِنْ صَلَامِهِ كَخَادِمِهِ  
 أَحْمَدُ بْنُ حَمْدَلَهُ شَفِيقُ الدِّينِ عَنْ أَنَّ اللَّهَ أَعْنَتْهُ

اَحْمَد  
 بْنُ حَمْدَلَهُ  
 شَفِيقُ الدِّينِ

صر

# خلاصة الصديقات لسادة العلماء بمصر الجامعة الازهر

صورة ماكبيه حضرة امام الفضلاء الكاملين و مقدام  
الفقهاء العارفين سند العلماء المتقيين وسيد الحكماء  
المتقين حجة الله على العلماء ظل الله على المؤمنين  
نور الاسلام وال المسلمين مخزن حكم رب العلماء  
حضرت الشيخ سليمان البشري شيخ العلماء بالجامعة الازهر  
الشريف متّع الله المسلمين بطول بقائه امين !

نقل تقریب کی جو تحریر فرمائی فضلاء کاملین کے امام اور فضلاء عارفین کے پیشوادر  
علماء متقيین میں مستند اور حکماء متقيین کے سردار، اہل دنیا پر اللہ کی محبت اور رحمت  
پر سایہ خداوندی اسلام اور مسلمانوں کے نور اور رب العالمین کے حکمت کے مخزن،  
حضرت شیخ سلیمان البشري جامع ازہر شریف کے شیخ العلماء نبی بہرہ باب فرانسی  
الاسلامانوں کو ان کی بتعار طولی فرمائکر آمین !

سب تعریف اللہ گایا کے لیے اور دو دو  
الحمد لله وحدة . والصلوة والسلام  
علی من لا نبی بعده . اما بعد فقد  
سلام اس ذات پر چون کے بعد کوئی نبی نہیں میں  
اس ہاظہت رسالہ پر مطلع ہوا۔ اپنے میں نے اس  
اطاعت علی هذه الرسالة الجليلة  
کو صحیح حصیدہ و پرستیل بایا اور یعنی عقائد میں  
فوجدتہا مشتمله علی العقائد الصحيحة  
ابن السنۃ والجماعۃ کے الہتے خاتم رسول اللہ  
وھی عقائد اہل السنۃ والجماعۃ

غیر انکار الوقوف عند ذكر  
ولادته صلی اللہ علیہ وسلم والتشیع  
حل فاعمل ذلك بتشبیه بالمحجوس  
او بالرواصل ليس على ما ينفع لان  
كثيرا من الائمة استحسن الوقوف  
المذكور بقصد الاحوال والتعظيم  
للتبا صلی اللہ علیہ وسلم وذلك امر  
لا محدود فيه والله اعلم  
شیخ الجامع الازھر

صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر ولادت کے وقت  
قیام کا انکار اور اس کے کرنے والے پر محوس یا  
روافض سے مشابحت کو تشیع مناسب  
نہیں حلوم ہوتی کیونکہ ہست احمد نے قیام ذکور  
کو جانب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جملت  
عنعت کی شان کے ارادہ سے سنت سمجھا ہے  
اور یہ ایسا فعل ہے جس کی ذات میں کوئی خوبی  
نہیں۔

سلیم البشیری شیخ الجامع ازہر

لکھا اس کو محمد ابراہیم قایفی نے ازہر میں  
لکھا اس کو سلیمان عبد نے ازہر میں

**سلیم البشیری**

کتبہ سلیمان  
العبد بالازھر

کتبہ محمد ابراهیم  
القایفی بالازھر

# خلاصة التصديقات لسادة العلماء بدمشق الشام

## خلاصة تصديقات علماء دمشق الشام

صورة ما كتبه التحرير الفاضل والعلامة الكامل شمس العلماء الشاميين ويدرك الفضلاء الحنفيين مفخر الفقهاء وال محلثين ملاذ الأدباء والمغتربيين جامع الفضائل كابرا عن كابو حضرت مولانا السيد محمد أبوالخير الشهير بـ ابن عابدين بن العلامة أحمد بن عبد الغنى بن عمر عابدين الحسيني المقطبي الدمشقي متى الله المسلمين بطول بقائه أمين . وهو من احفاد العلامة ابن عابدين صاحب الفتاوی الشامية رحمة الله تعالى .

تعلل تم ترتیل جزء تحریر فرمائی ، فاضل تحریر علامہ کامل علم الشام کے آفتاب در فضائل اخات کے ماہتاب فقہاء حوثین کے نایر فخر ادباء و مفسرین کے پشت پناہ جامع فضائل آباء و اجداد سے ، حضرت مولانا سید محمد ابوالخير معروف بـ ابن عابدين خلف علامہ احمد بن عبد الغنى ابن عمر عابدين حسینی المقطبي دمشقی ، العذرانی کی درازی عمر سے سلامانوں کو مستحق فرمائے اور وہ نواسہ میں علامہ ابن عابدين کے جو مصنف تھے قاری شامی کے رحمۃ اللہ علیہ !

بسم اللہ الرحمن الرحیم  
الحمد للہ وسلام علی عبادہ الذین سب تعریف امتد کو ، اور سلام اس کے بعد کا تیر

اصطف اماماً بعد فقد اطلعني المولى  
 الفاضل المكرم المحترم على هذه  
 الرسالة فوجئت بها مثقلة على التعميق  
 الذي هو بالقول حقيقة ولقد أتى  
 مؤلفها حفظه الله بالعجب العجائب  
 ما هو معتقد أهل السنة والجماعات  
 بلا ارتكاب مما يدل على فضله وسعته  
 اطلاعه فلا زال كثاً فالمشكلات  
 حلولاً للمعجلات جزاً الله الجزاء  
 الأرق في هذه الدنيا وفي الآخرة  
 حررة على عمل الغير إليه تعالى خادم  
 العلماء أبو الحسن محمد بن العلام أحمد بن  
 بن عبد العفني ابن عمر عبد الله الحسيني  
 ثبا الدمشقي بلداً عفناً الله عنه بعنه  
 رحمة -

ابو الحسن  
محمد بن  
عبد الله

ابن كوبوئي

مهر

صورة ما كتبه الفاضل الجليل الإمام النبيل رئيس الفضلاء  
 وسند الكمال، محقق عصره ومدقق دهره وحيد الزمان صاحب الدوران  
 بخط الشيخ مصطفى بن أحمد الشطبي الحنبلي لا زال معموراً في  
 رضوان الملك العلام رأمين

نقیل تقریط جس کو تحریر فرمایا جلیل الشان فاضل سید وارفضالہ رحمہ کملہ امام عاقل  
محقق وقت مقت زمانہ کیتا ہے زمان برگزیدہ دو ران جناب شیعہ مصطفیٰ بن احمد  
شعلی حبیل نے سدا شاہنشاہ علام کی خدامیں غرق رہیں۔ آئین!

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمد لله الاول بلا بدایة والآخر  
بلا نہایۃ فسبحانه من الله تفضل علی  
هذا الامة المحمدیۃ بفضائل لا  
تحقیق خصم بخاصیص لوقت قصص سیما  
وقد جعل منهم علماء ونباء و  
فضلاء وانار قلوبهم بنور معرفته  
وجعل منهم اولیاء وورثة کھاتم  
الرسول عليه الصلوۃ والسلام ولسائر  
الانبیاء وان من يوجی انه يكون  
منهم الشیخ حضرۃ العالم الفاضل و  
النبیه الامریب الحاکم مؤلف هذا  
الرسالة المشتملة على مسائل شرعیۃ  
واجات شریفۃ علمیۃ نشر للرد علی  
فرقۃ الوهابیۃ في بعض مسائل علی  
مذہب السادة الحنفیۃ والرد انشاء  
الله في محله فجزا اللہ تعالیٰ هذا المؤلف  
عن سعیہ خیرا و قابلہ باحسانہ و

پس پہلی کے مذہب کے موافق بعض  
علماء حبیل میں اور یہ رد انشاء اللہ اپنے مرقع  
مسائل میں اور یہ رد انشاء اللہ اپنے مرقع  
پس پہلی کے مذہب کے موافق بعض

سہما ماصائبہ فی افشاء من زاغ  
عن الحق وفرقه والصلوة والسلام  
علی من هو الوسیلة العظیم لنیل کل  
فضیلة والغاية القصیر لوصول  
المراتب الجليلة وعلی الله واصحابه  
وابتعاده واحزابه لاسیما من ذب  
عن الدين الحمدی کل جھول وھلی  
معتدی اما بعد فانی وقفت علی هذا  
المؤلف الجليل فوجلت سفر احافل  
لکل دقيق وجليل من الرد على  
الفرقۃ المبتدعۃ الوهابیۃ اکثر الله  
 تعالیٰ من امثال مؤلفه ولعانه بعنایۃ  
اللریانیۃ کیف لا والکلام من هنا  
الموضع من اهم ما یعنی به في الوصول  
والفرج بخوا الله مؤلفه العالم  
الناضل والفنان الكامل افضل  
ما جوزی عامل علی عمله وسقاۃ  
الله من الرحیق عللہ وتهله وترجو  
منه الدعاء بحسن الخاتمة والتوفیق  
لما فيه الفیاة فی الآخرۃ کتبه الفقیر  
الى الله تعالیٰ

الخطشی  
محمد بن  
الخطشی

# صورة ما كتبه التحرير العلام رئيس الفضلاء العلام حضره الشيخ محمد البوسي الحموي تقدمة الله بكره البهري

بسم الله الرحمن الرحيم

سب تعریف الشرب المحدثین کو جس نے  
ارشاد فرمایا کہ (امی امت محمدیہ) تم سب سے  
بہتر است ہر جو لوگوں کے لیے خالی گئیں کہ حکم  
کرتے ہوئی کیا اور منع کرتے ہو رہائی سے اور  
درود و سلام بہترین مخلافات اور برگزیدہ بیانیں  
پڑھنے کا ارشاد ہے کہ ہمیشہ ایک گروہ میتھیت  
میں سے غالب رہنے لگا۔ یہاں تک کہ قیامت  
آجاتے گی اور وہ غالب ہی ہوں گے اور ان  
کی اولاد و اصحاب پر جو دین کی مدد پر فاعل ہے  
جنگ و صلح میں اور سلام نازل ہو بکثرت دعوی  
قیامت تک اے ہمارے رب کج ز فرمادہ میتھیتے  
ولوں کو اس کے بعد کہ ہم کو ہدایت ہے چکا اور  
عطافرما ہم کو اپنے پاس سے رحمت بیٹک تو  
بہت زیادہ عطا فرطی والے سب سے اس کے بعد  
میں کہا ہوں کہ میں ان سوالات پر مطلع ہو رہا جو  
کہ تحریر فرمایا ہے، زبردست عالم صاحب فضل  
اور سودار کامل کیتائے زمانہ اور یکانہ وقت پڑھا  
بحیرہ روح میر کے شیخ اور میرے استاذ اور محتد اور

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العلمين القائل كلام  
خير أمته أخرجت للناس من تأصرون  
إلى المعروف و تنهون عن المنكر  
الغلوة والسلام على أشرف خلقه و  
خاصته من أنبئيه القائل لا وزال  
طائفه من أمنى ظاهرين حتى يأتهم  
أمر الله وهم ظاهرون وعلى الله و  
اصحابه القائمين بصرة الدين في  
الحرب والسلم وسلم تسليماً كثيراً  
إلى يوم الدين ربنا لا تزع فتوتنا  
بعد إذ هدانا و هب لنا من  
لدنك رحمة إنك آنت الوفاء  
اما بعد فاقول قد اطلعت على هذه  
المسئلة و اجوبيها للعلامة الفاضل  
والجميد الكامل فريد عصره وحيدة  
الهام القمّام شیخی و استاذی و عملي  
وملاذی مولانا المولی الشہید  
بنیل احمد فوجہ تعالیٰ علی السراط

الاعظم من اهل السنة والجماعة  
پشت دنیاہ مولانا مولیٰ خلیل احمد صاحب نے  
پس میں نے پایا ان کو اس کے مراقب جس پر چلت  
گروہ یعنی اہل سنتہ والجماعۃ ہیں اور اس کے  
مطابق جس پر بارے شائخ العلام اور سردار ان  
عظام ہیں حق تعالیٰ ان کی ادراج کو جوست میغزت  
کی باشی سے سیراب کرے پس اندھہ جزاۓ ان  
ناضج موقوف کو سخت کی طرف سے ہتر جزا۔  
والسلام کہا اپنے دین سے اوز ظاہر کیا زبان سے  
اوکھا علم سے فیقر حیری محمد بوشی متداہنہ جان ابر  
درس دامام جامع مدفن دائم شہر حماکت شام فے  
بحماۃ الشام۔

**صورة مأکتبة الامام الاجل والهمام الاكمل حضرۃ الشیعۃ**  
**محمد سعید الحموی غطاۃ اللہ بطفة الخفی والاجلی۔**

سب تعریف الشادح کو جس کا آنکارہ نہیں ہو  
سلکتا، یکتا کہ اپنی تباہی میگانہ ہے فرو کہ اپنی  
مربویت میں لا شرکیب نہے اور درود و سلام  
سیدنا محمد مسیح پر اور ان کی اولاد و اصحاب پر  
جنھوں نے جماد کیا ہر اس شخص سے جس نے  
شرارت کی، المبعد میں نے جب نظرِ الی  
اس رسالہ میں جو شوب ہے عالم فاضل امام  
کامل مولانا خلیل احمد صاحب کی طرف

الحمد لله الواحد فلا يحيى الاحد  
الذی فی سرمه دیتہ توحد الفرد  
الذی فی ربوبیتہ تفرد والصلوۃ  
والسلام علی سیدنا محمد المجد و  
علی آلہ واصحابہ الذین جاہدوا معا  
من تم رداماً بعد فان لما سرحت  
قطری فی الرسالۃ المنورۃ للعالم  
الفاضل والامام الكامل مولانا

خلیل احمد و جدہ هما مطابقہ  
اعتقادنا و اعتقاد مشائخنا  
قال اللہ بجزیہ الجزاء الاولی و مخیثنا  
واباہ نعت لولد المصطفیٰ امین

سعید

آمین!

صورة ما كتبه البارع النبیل الفاضل الجليل صاحب الکمال  
حضرۃ الشیخ علی بن محمد الدلول الحموی لازال معنورا بالفضائل  
الحمد لله الذی وقارنا من الاهواء  
والبلاء والضلالات۔ و وفقنا  
لاتباع سیدنا محمد صلی الله تعالیٰ  
علیہ وسلم صاحب المعجزات الباهرۃ  
و ثبتنا علی بما کان عليه هو و  
اصحابه الكرام (اما بعد) فانی لم  
اعترف مذہ الرسالۃ المنویۃ للعلیۃ  
الفاضل مولانا خلیل احمد الاعلی  
مأداون اعتقادنا و اعتقاد مشائخنا  
رحمہم اللہ تعالیٰ من معتقدات اصل  
السنۃ والجماعۃ بجزیہ اللہ تعالیٰ خیر  
الجزاء و حشرنا و ایاہ معهم فی زمرة  
سید الوبایا و امسد اللہ رب الغلیمین

خلیل احمد و جدہ هما مطابقہ  
اعتقادنا و اعتقاد مشائخنا  
قال اللہ بجزیہ الجزاء الاولی و مخیثنا  
واباہ نعت لولد المصطفیٰ امین

سعید

آمین!

خادم العلماء علی بن محمد الدلائل

خادم العلما، علی بن محمد الدلائل

المحبوب عفی عنہ۔

صورة ما کتبه الادیب الكامل والخبر الفاضل الوفا  
الربانی حضرۃ الشیخ محمد ادیب الحورانی متعم اللہ بعلمه  
القاصی والدایی۔

اللہ کے نامے حمد ہے ان نعمتوں پر چواس نے  
ویں اور جو کو سکھایا جو ہم جانتے نہ سمجھتے اور  
درود وسلام اس ذات پر خدا دبوستے ہیں سب  
زیارتہ فیض بین اور سعادت و شرف کو اور اس کو  
جو ان کی راہ پر شد سے پھرا باطمہارہ میں سب  
زیادہ چیز کرنے والے ہیں یعنی سیدنا محمد جو  
کھلا شہراحت لے کر آئے اور اپنے دلائی قائم  
سے گمراہوں لگا رہ کرندوں کے شبہات مٹانے  
اور ان کی اولاد و اصحاب پر چھوٹ نے آپ  
کاظمیہ ضمیر طکپڑا اور آپ شریعت کے عامل ہے  
بین ان تخلی جوابی اور فرقہ کے لائق ہاں وہ پڑھے  
ہوا تو ان کو موافق پایا اس طریقے کے جس پیش  
اور دین والے ہیں اور مخالفت پایا بدین بیکروں  
کے عقیدہ کے اثر حملہ میں اس کے مخالف کمر  
قسم کی بھلائی کا اور زیادہ کر کے ان سبیے ملے اور  
ان کی تائید فرمائے ان کے اقوال راجحہ میں آئیں  
الراجح نیل الربانی محمد ادیب

الخوارقى المدرس فى جامع السلطانة امیدوار عطاء ربانی محمد ادیب حواری مدیر

جامع سعد سلطانہ حما ملک شاہم

طبع الخاتم

بسم الله

صورة ما كتبه صاحب الفضل الباهرو العلم الزاهر حضرت  
الشيخ عبد القادر لازال ممد و حام من الأضاغر والأكابر  
قد اطلعنا على رسالته الفضل لشيخ بہم طبع برے صاحب فضل شیخ مولانا خلیل احمد  
کے اس رسالت پر جست کل ہے چند سوالات و  
خلیل احمد المشتملة على الاستله و  
الجواب بخصوص العقاد و بش الحال  
لزيارة سید المرسلین فوجدها موقعة  
لعمائنا اهل السنة والجماعة حالیة  
عن الخلل ما عليها ارد من جهة بذلك  
فتشکر فضل الستاد المذکور كتبہ  
الفقیر الیہ تعالیٰ عبد القادر لبایدی

صورة ما كتبه العلامة الوحید الدر الفرید حضرت الشيخ  
محمد سعید من الله عليه بالحسانه المديدة وكرمه المجيد -

بسم الله الرحمن الرحيم

سب تعریف ائمہ کو ہم اس کی حمد کرتے اور  
الحمد لله نحمدہ و نستعينہ و  
نشهد به و نستغفرہ و اشہدان  
کرنے اور اس سے استغفار کرتے ہیں اور گواہی  
لہ و اشہدان سیدنا محمد اعلیٰ  
دینے ہیں کہ کوئی معبود نہیں مگر اللہ کیا ائمک

و رسوله ارسله اللہ مرحمۃ العالیین  
 بشیرا و مذیرا و سراجا منیرا اصلی  
 اللہ علیہ و علی الہ و اصحابہ بخوبی  
 الامتداء وائمه الافتکاء و سلم  
 تسلیماً کثیراً۔ اما بعد فقد اطلع  
 علی هذه الاخوبیۃ الجلیلۃ التي كتبها  
 العالم الفاضل الشیخ حلیل الحمد  
 فرأیتها مطابقة لما عليه السواد  
 الاعظم من علماء المسلمين و  
 ائمۃ الدین من الاعتقاد الحق و  
 القول الصدق وهي جديرة بأن  
 تنشر بين المسلمين و تعلم لسائٹ  
 المؤمنین فجزی اللہ مولفہا الخیر و  
 رقاہ الودی والضی و ها انا فتد  
 اجریت قلبی بالتصدیق علیہا ولا  
 حول ولا قوۃ الا بالله العظیم

۲۴۲۹ء، ربیع الثانی ۱۴۲۹ھ  
 کتبه الفقیر الیہ تعالیٰ محمد سعید

کی تصدیق پر تلمیذلا دیا۔  
 محمد سعید  
 ، ربیع الثانی ۱۴۲۹ھ

صورة ما كتبه الفصيح الثناء والناظم المدرار حضرة الشیخ  
محمد سعید لطفي حنفی غمراۃ اہل بفضلہ العلی۔

بیں اللہ کی حمد کرتا ہوں ان کے احیات پر  
احمد اللہ علی الورثہ و اصلی  
و اسلم علی خاتم انبیائہ و علی الہ  
و اصحابہ الذین فازوا بنصرتہ و  
ولوئہ اما بعد فقد اطلع علی هذہ  
الاجوبة الفاضلة فوجدها مطابقة  
للحق خالية من كل شبهة باطلة  
کیف لا و طرز بردها شمس سماء  
البلاد الهندیہ و در تاج علماء تلك  
البقعة البھیہ فقد احرز قصبات  
السبقة في مضمار العلم والقيمة اليه  
مقالم الذکاء والفهم عید اعیان  
ہذا الزمان و انسان عین الانسان  
مقتدی اهل الفضل والصلاح و  
وسيلة النجاة و النجاح حضرۃ  
الحافظ الحاج المولوی خلیل احمد  
دام بعیانۃ الملك الصمد ولا زالت  
اشعة شموسہ مبشرۃ مصیّدۃ و  
انوار مدورۃ في افق السماء العلم  
بازغۃ بشرۃ امیون یا رب العالمین !

سرحت طرفی فی میا دین السؤال مع الجواب  
 الغیت ما فیہا حکیم قاکلہ عین الصواب  
 لاعز و اذابداه ذرالقدر العلی اللیث المهاب  
 من صیته قد طارہ بین السهول والهضاب  
 وبحفظ احکام الشرعیت تجاء بالعجب الجواب  
 وهو الحسام الفضل فی اعناق اهل الارتیاب  
 وهو الامام اللوذیعی وقوله فصل الخطاب  
 دم بالرعایة یا خلیل وانت محمود الجناب

ترجمہ: سوال و جواب کے میدانوں پر میں نے نظرِ دال تو اس کا سببِ ضمیر میں اپنے صراحت  
 اور حق پایا، ایسا ہونا کچھ تعجب نہیں کیونکہ اس کو بلند مرتبہ والے قابلِ ہمیت شریتی  
 ظاہر کریا ہے جس کا شہرِ نیک نامی زم و سخت غرض تمام زمین میں اڑاگیا اور  
 شریعت کے احکام کی خلافیت میں عجیبِ ضمیر بیان فرمایا اور وہ ایک فصیل کو  
 تواریخیں اپلیٹ کی گرد فویں میں۔ اور وہ پیش رائے ذکی ہیں اور ان کا قول گفتگو کا  
 فیصلہ ہے۔ اے خلیل تم محروم بارگاہ ہو کر تہمیش بخلافت قائم رہو۔

وَإِنَّا لِلنَّعْدِ الْفَقِيرِ أَسِيرُ التَّقْصِيرِ  
 میں ہوں بہتہ فقیر  
 مُحَمَّدُ سَعِيدٌ لطْفِيُّ الْجَنَانِ وَالْخَفَافِ  
 الراجی لطفِ ربِّ الجنانِ وَالخفافِ عنِّی عنِّی  
 مُحَمَّدٌ سَعِيدٌ لطْفِيُّ الْجَنَانِ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ

طبع الجنان

صورة ما كتبه الشیخ الاوحد ذو الفضل الجید  
 حضرۃ فارس بن محمد امداد اللہ بن منہ المخلد  
 الحمد للہ حمد من اعراف بجنابہ تمام محمد الشیری کے لیے ہے اس کی محمد جلوہ

القدس بجمع الکمالات وعرف  
 کی بارگاہ انہر کے لیے تمام کالات کا معرفت  
 ہو اور جانشنا ہو کہ وہ عالی اور منزہ ہے اور  
 تمام ان باتوں سے جرکتے ہیں جمعتی اور اہل  
 ضلال اور مستعد ہر اس بات کا۔ ان کی دلیل  
 ضعف ہے اور ان کی بکواس باہم معارض ہے  
 اور درود وسلام رب ابی بارگا ہوں کے دائرے  
 کے باوشاہ اور پاک بھائیں والی بزرگ بیگران  
 کے سردار سیدنا و مولانا محمد پیر حبیق عالم عالم  
 کی حکومت کے سردار اور سارے جہان  
 کے خلیلیات کے مددوچ ہیں اور آپ کی  
 اولاد جو آسمان ہائے مخاڑ کے مہتاب میں  
 اور آپ کے صحابہ پیر حبیق و محبیس کے  
 تاریخ میں روز قیامت ہتھ اما بعد کہتا ہے  
 بندہ جن غائب ہوتے ہیں یادے اور موجود  
 ہو تو غلط نہ کی جائے روشن سنت او محمدی  
 فقرا کا ادنی خادم فارس ابن احمد شفیقہ جس کی  
 جائے ولادت وطن حاء بھے اور نہ شایقی  
 اور مشرب نمای اور علک شام کے شہر حماہ کی  
 جامع مسجد بجھس میں مدرس ہے۔ میں اس  
 مبارک رسالہ پر مطلع ہوا جو چھیس<sup>۲۴</sup> جوالیں ہے  
 مسئلہ ہے۔ جو عالم کامل زیریک فاضل محظی

القدس بجمع الکمالات وعرف  
 انه تعالیٰ وتنزہ عن جمیع مایقوله  
 البیت دعۃ و اهل الضلاالت و  
 اعتقاد بان مجتہم داحضۃ و  
 ترہاتهم متناقضۃ والصلوۃ و  
 السلام علی سلطان دوائی الحضرات  
 الربانیۃ و سید سادات المرسلین  
 اول المشاهد القدسیہ سیدنا و  
 مولانا محمد الذی هو محمد دولة  
 الموجدان و احمد کائنات  
 وعلى الله اقسام سموات المغاخرو  
 اصحابہ نجوم المحاذل والمحاذیر  
 الى يوم الدين اما بعد فيقول العبد  
 الذی اذا غاب لا يذکرو اذا احضر  
 لا يوقر خویدم السنة السنیة والفقیر  
 الاحمدیۃ نارس بن احمد الشفیقۃ  
 الحموی مولداً و وطناً والشافی نہہما  
 والرافعی طریقۃ والمدرس فی جامع  
 الحسنه الكائن بعدینہ حمادۃ الحمیۃ  
 اهدی الہزاد الشامیۃ قد طالعت  
 الرسالۃ السارکۃ المشقلۃ علی ستہ

وعشرين جواباً الى اجاب بها  
 العالم الكامل والجهنم الفاضل  
 الحق المدقق والمقدام المفرد  
 مولانا المولوى خليل احمد وعمر  
 ما تصفحت تلك العبارات الفائقة  
 وتعلقت هاتيك المعانى الرائقية  
 وجدتها للشريعة المطهرة موافقة  
 ولما عليه معتقدنا ومعتقد اشياخنا  
 من السلف والخلف مطابقة لخبرنا  
 الله تعالى خيراً وحسنها وآياتها  
 لواء سيد المسلمين والحمد لله رب  
 العلمين .

كما اپنے وہیں سے اور لکھا قلم سے  
 فقیر فارس بن شفاعة احمد حموی نے .

مقت پیشہ ائمہ مولانا مولوى خلیل احمد  
 صاحب نے دیے ہیں اور جب میں نے  
 ان عمدہ عبارتوں اور خوشگوار مضامین  
 کو غور سے دیکھا تو ان کو شریعت سلطہ  
 کے سطابق اور اپنے الگے پچھلے مشائخ  
 کے عقیدے کے مراقب پایا۔ پس اللہ ان کو  
 کو جزئے خیر ہے اور ہم کو اور ان کو  
 سید المرسلینؐ کے زیر لاد محشر فرطانے  
 والحمد لله رب العلمین .

قاله بضمه وكتبه بقطمه الفقير  
 لربه المعترف بذنبه فارس بن الحمد  
 الشفاعة الحموي .

صورة مأكليه البحر الججاد قدوة الزهاد والعباد  
 حضره الشیخ مصطفیٰ الحداد سقاۃ اللہ بالرحيق يوم النداء

بسم اللہ الرحمن الرحيم  
 الحمد لله الواحد الذي عد مت  
 كوفي نظير اور شبيه نبيين ابی نبیا زہبے کو اس کی  
 لہ النظائر والأشیاء . العمد الذي

طبع الخاتم

اقوٰت بِرِبوبیٰهُ الْفَھماٰرُ وَ الْأَفواٰهُ  
 الْجَلِيلُ الَّذِی سَجَدَ لِهِبَتُهُ  
 الْأَذْقَانُ وَالْجَبَاهُ الْقَادِرُ الَّذِی  
 جَرَتْ خَاصِّيَّةً لِقَدْرَتِهِ الرِّیاٰحُ وَ  
 الْأَمْوَاءُ الْمُقْتَدِرُ الَّذِی اطَّاعَ امْرَهُ  
 الْفَلَکُ الْأَعْلَى وَمَا عَلَاهُ الْعُرُورُ الَّذِی  
 نَطَقَتْ حُكْمَتُهُ بِوَحْدَائِیَّتِهِ فِی مَا  
 أَبْدَعَهُ وَسُوَّاهُ دَأْشَدَ انْ لَا إِلَهَ  
 إِلَّا اللَّهُ وَحْنَہُ لَا شَرِيكَ لَهُ شَهَادَةٌ  
 يَرْعِمُ بِهَا الْجَاحِدُوْنَ الْمُنَافِقُ وَيَعْظِمُ  
 بِهَا الْرَبُّ الْقَدُوسُ الْخَالِقُ وَاسْتَهَدَ  
 اَنْ سَيِّدُنَا وَنَبِيُّنَا وَمَوْلَانَا وَجَبَّانَا  
 وَفَرَّةُ عَيْوَنَنَا اَبَا الْمَقَاسِمِ مُحَمَّداً  
 عَبْدَكَ وَرَسُولَهُ الْمَبْعُوثُ بِاَعْمَدَ  
 الطَّرِيقَ وَجَبِيَّهُ وَ اَمِينَهُ الْمَكَاشِفُ  
 بِغَيْوَبِ الْحَقَائِقِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ  
 عَلَى اَلَّهِ وَصَرَحَبَهُ وَسَلَّمَ مَا لَاحَ وَ  
 مَيْضَ بَارِقَ وَبَعْدَ فَقْدَ وَقَنْتَ فِي  
 هَذِهِ الْأَوَانِةِ عَلَى رِسَالَةٍ تَضَمِّنُ  
 سَتَةً وَعَشْرَينَ سَوَالًا وَنَسْقَ لِجَوْهِهَا  
 الْعَالَمُ الْفَاضِلُ الشَّیْخُ خَلِيلُ الْحَمْدِ  
 خَلِيلُ اَحْمَدَ صَاحِبُ نَسْقِ لِجَوْهِهَا  
 کے رب ہونے کا اقرار دل اور منہ سے کرتے  
 ہیں اعْنَاطَتْ ہے کہ اس کی ہیبت سے مُحْمَدِی  
 اور ما تھے جھکے ہوئے ہیں باقدَرَتْ ہے کہ  
 اس کی طاقت سے ہوا ہیں اور یا فی مُسْخَرٍ ہیں  
 زور آور ہے کہ فَلَکُ اَعْلَى اور اس سے بالا  
 بھی اس کے حکم کے طبع ہیں بیگانہ ہے کہ جو  
 پچھے ایجاہ فرمایا ہے اس کی حکمت اس کی  
 دینہانیت بتاہی ہے میں گواہی دیتا ہوں  
 کہ معروہ نہیں بجزِ اللَّهِ بیگانہ لاشرکیں کے جس  
 کو منافقی نہیں بتا اور جس سے پاک پور و گار  
 پیدا کرنے والے کی عَنَّاتَ ظاہر ہو اور گواہی  
 دیتا ہوں کہ سیدنا و سولنا ہمارے محبوب  
 اور انکھوں کی ٹھنڈک ابوالقاسم محمد اس کے  
 بنے اور رسول ہیں جو رسے عَدَه اور پار اطلاع  
 دے کر صحیح گئے اور ایں ہیں کہ تھی حقیقتیں  
 ظاہر فرماتے ہیں اللَّهُ ان پر اور ان کی اولاد  
 و اصحاب پر رحمت نازل فرماتے جب تک  
 ان کی چکا ظاہر ہے۔ اما بعد ورنیں دلائیں  
 اس رسالے سے آگاہ ہوا اجر ان حبیبیں سوالات  
 کوشال ہے جن کے جو ایات عالم فاضل شیخ  
 خلیل احمد صاحب نے دیے ہیں۔ افتدِ ہم

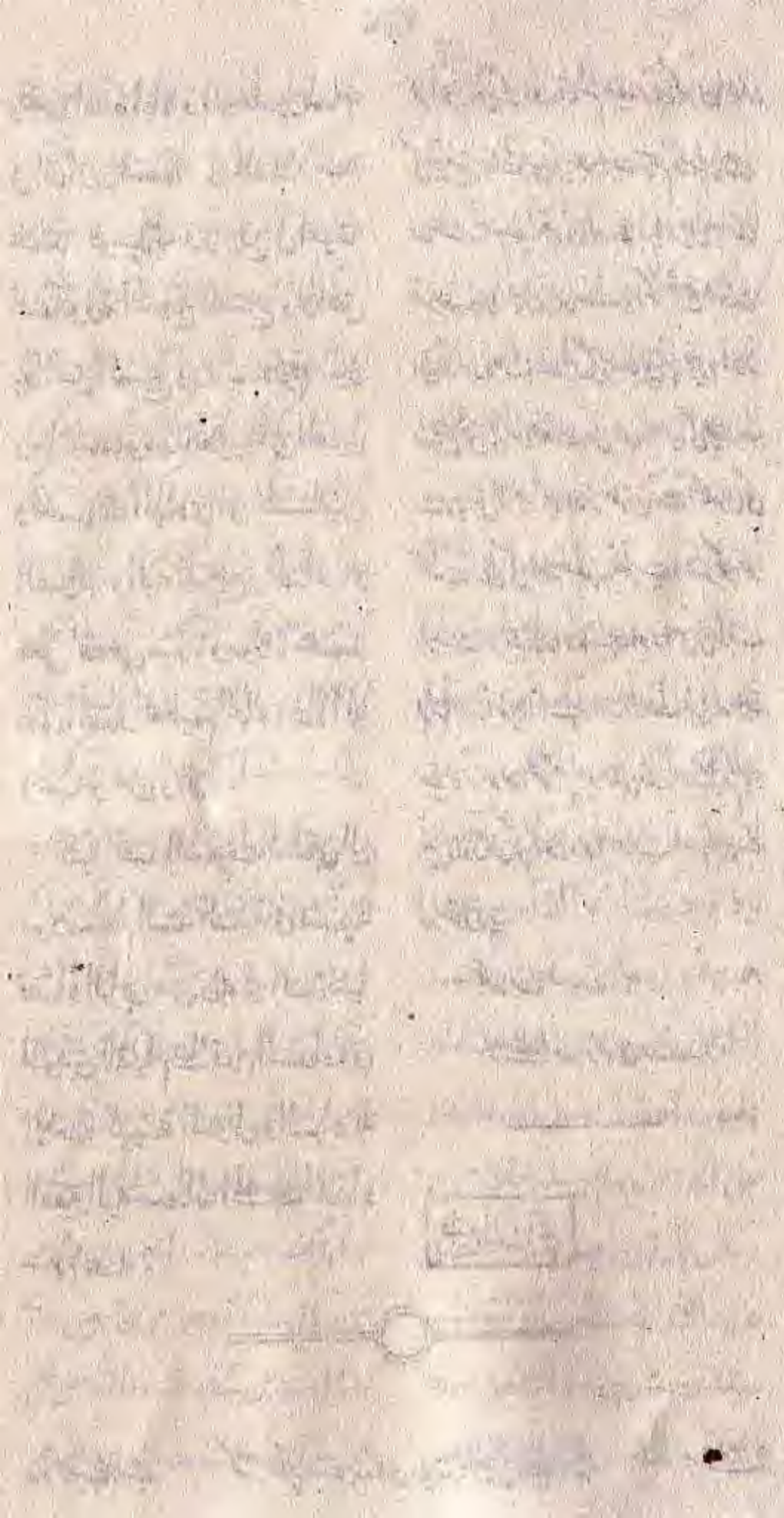
وَقَنِي اللَّهُ وَايَاهُ وَالْمُسْلِمِينَ لِمَا بَهَ  
 كُوادِرَانَ كُو اوْرَقَامَ مُسْلِمَانَوْلَ كُو انَ اعْمَالَ  
 فِي الدَّارِينَ تَسْعَ وَفِي الْمَلَاءَ بَهَ  
 كَيْ تَرْقَى بَعْثَةَ جِنَ كَيْ بَدَلَتْ هَمَ وَارِينَ مِنْ  
 صَاحِبِ نَصِيبِ ہُرُونَ اوْرَ عَالِمَ بَالَّا مِنْ ہَارِنَ  
 تَعْرِيفَتْ ہُرِیْ پِسَ مِنْ نَهَے پَالَا کَشْخَ مُمْدَحَ  
 انَ مَذَكُورَهَ جِرَابَاتَ مِنْ صَحِيْعَ طَرْقَيْ پَرَ ہَنِ اُوْرَ  
 صَرْعَحَقَ کَيْ موافَقَتَ کَيْ اوْرَ اِسَ کَيْ عَبَارتَ  
 سَے باطِلَ کُورَدِ کِیَا اوْرَ ضَمُونَ سَے آنَکَھُولَ کَيْ  
 خَلَمَتْ رَفِعَ کَيْ اوْرَ سَبَ تَعْرِيفَ اللَّهُ کَوْ جَوَ  
 درَسَتْ طَرْقَيْتَ کَارَاهَ نَاهَنَهَ اُوْرَ اِسَ کَيْ طَرْتَ  
 لَوْنَا اوْرَ آخِرَ جَانَهَنَهَ اُوْرَ رَحْمَتَ فَرِمانَے اللَّهُ  
 سَيِّدَنَا وَسَرِّلَتَنَا مُحَمَّدَ پَرَ جَوَ عَالِيَ قَدَرَ اوْرَ عَظِيمَ الْجَاهَ  
 ہَنِ اُوْرَ انَ کَيْ اوْلَادَ اوْ اسْتَحَابَ اوْرَ انَ کَے  
 دَوْنَتُونَ پَرَ .

لَكَهَانَدَهَ ضَعِيفَتْ :  
 مَصْطَفَیَ حَدَادَ حَمْوَیَ نَهَے

طبع المذاق

مَوْلَاهُ خَادِمُ السَّنَةِ السَّنِيَّةِ فِي مَدِينَةِ  
 هَسَاءِ الرَّاجِيِّ مِنْ رَبِّهِ فِي الدُّنْيَا  
 التَّوْفِيقَ لِلْقِيَامِ عَلَى قَدْمِ السَّدَادِ وَفِي  
 الْعُزْرَةِ كَهْيَةِ السَّوَالِ وَالْمَرَادِ بِهِ  
 الْفَقِيرِ إِلَيْهِ سَبَحَانَهُ الْمَصْطَفَى الْمَهْدَادُ  
 عَنْهُ عَنْهُ .





# عقائد أهل السنة والجماعة

يعني —————

## خلاصہ عقائد علمائے دیوبند

مع

تصدیقاتِ جدیدہ



توقیب

حضرت مولانا مفتی سید عبدالشکور ترمذی صاحب مدظلہ

پنجم مدرسہ عربیہ حنایہ، ساہیوال، ضلع سرگودھا



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي يَحْقِّقُ الْحَقَّ بِكَلْمَاتِهِ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ  
 بِسُطُوْتَهِ نَصْرًا لِلْمُؤْمِنِينَ وَقَالَ كَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرٌ  
 لِلْمُؤْمِنِينَ وَقَطْعٌ كَيْدَ الْخَائِنِينَ فَقَطْعٌ دَابِرًا لِلْقَوْمِ الَّذِينَ  
 ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ . وَالصَّلوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى  
 مُفْرَقِ فَرَقِ الْكُفْرِ وَالظُّفَّيْرَانِ وَمُشَقَّتْ جِيَوشُ بَعَادَةِ  
 الْقَرَبَيْنِ وَالشَّيْطَانِ . وَعَلَى الْهُدَى وَصَاحِبِهِ أَشَدَّ أَدْرَارِ الْكُفَّارِ وَ  
 رَحْمَاءُ بَنِيهِمْ تَرْلِيْهُمْ رَكْعًا سَجَدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنْ  
 اللّٰهِ وَرِضْوَانَهُ . مَا قَاعِبُ الْيَزَانِ وَقَضَادُ الْكُفْرِ وَالْأَيْمَانِ

### بعد الحمد والصلوة!

گزارش آنکہ عرصہ سے بعض احیا ب کا یہ اصرار اور تقاضا تھا کہ اکابر علماء روشنہ  
 کے جو عقائد، جو درحقیقت تمام اہل سنت و اجماعت کے مسلم عقائد ہیں، ان کی متفرق  
 کتب "المہند" وغیرہ میں مفصل اور بسیط طریقہ پر لکھے ہوتے ہیں۔ ان میں  
 سے اس وقت کے مناسب حال بعض اہم اور ضروری عقائد کا انتخاب کر کے ان کو  
 تختصر طریقہ پر ایک جگہ جمع کر دیا جائے۔ کیونکہ اس زمانہ میں عقائد اکابر سے خواہ تو  
 کیا، الگرتنے علماء اور طلبہ کرام بھی ناواقف ہوتے جا رہے ہیں اور ان کے نزدیک  
 "دیوبندیت" صرف بریویٹ کی تروید اور اس کی نقیض کا ہی نام رہ گیا ہے۔ اس  
 کے سوا ان کو کچھ خبر نہیں کہ اکابر کا مسلک کیا تھا۔

اس وجہ سے یہ پنڈ عقائد "المہند"، وغیرہ کتب سے انتخاب کر کے جمع کر دیئے گئے ہیں اور چونکہ اس میں اختصار اور ناظریں کی سہولت مدنظر ہے۔ اس لئے "المہند" میں سے ایسے عقائد کو نظر انداز کر دیا گیا ہے، جو مشکل اور دقیق تھے یا وہ زیادہ وضاحت طلب تھے، البتہ باقتضار ضرورت وقت بعفی ایسے عقائد کا بھی ذکر کر دیا گیا ہے جو "المہند" کے علاوہ اکابر کی دوسری کتابوں میں مذکور ہیں اور بعض عقائد کے دلائل کی طرف بھی حب اقتضاء زمانہ حال مختصر طور پر اشارہ کر دیا گیا ہے۔ اس مختصر مجموعہ کا نام "عقائد اہل السنۃ والجماعۃ" معروف "عقائد علماء دیوبند" تجویز کیا گیا ہے۔

یہ ایک واضح حقیقت ہے اور روشن صداقت ہے کہ حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانوتی رحمۃ اللہ علیہ اور حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی قدس سرہما حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی قدس سرہ کے علمی خاندان کے ارشد ملائیہ میں سے تھے اور ۱۸۵۷ء کے بعد یہ دونوں حضرات ہندوپاک میں اس خاندان کے جائز طور پر علمی و ارش قرار پائے اور پدھرات کو مٹانے اور سنۃ مصطفوی صلی اللہ علیہ وسلم کا جذبہ بلند کرنے کی خدمت امہی کے مقدس ہاتھوں میں دی گئی جس کو دارالعلوم دیوبند نے بھجہ اللہ پورا آکیا اور بمصدق و مثل کلمہ طيبة کشیدہ طيبة اصلہها ثابت و فرعہا فی السماء توتی اکھدا کل حین باذن ربها۔ ہندوستان ہی میں نہیں، بلکہ روم و شام، عرب و عراق، کابل و قندھار، بخارا و خراسان، چین و تبت وغیرہ، دنیا کے گوشہ گوشہ میں اس کا فیض جاری اور عام ہے۔ اس قبول عام اور نفع عظیم نیز احیا، سنۃ اور اماثت بدعت کو دیکھ کر بعض "بدعت پنڈ حضرات" سے رہا ہے اور وہ "علماء دیوبند" کی مخالفت اور بدعت کی تھی پر کربستہ اور آمادہ ہو گئے اور امہی نے لوگوں کو علماء دیوبند سے منفر کرنے اور ان کو بدnam کرنے کے لئے طرح طرح کے غلط عقائد اور نظریات کا الزام ان پر لگانا شروع کر دیا۔

”بدعوت پندت حضرات“ کی اس کارروائی کی نیبر جب بعض علماء مدینہ منورہ (زادہ تم اللہ شرقاً) کو ہوئی تو انہوں نے چھیس سوالات حضرات علامہ دیوبند کی خدمت میں لکھ کر بھیجے اور انگے جوابات طلب کئے۔ چنانچہ فخر العلماء، و الشکلیین، شیخ المحدثین حضرت مولانا خلیل احمد صاحب صدر مدرس مظاہر علوم سہارن پور قدس سرہ، نے ان سوالات کے جوابات عربی میں تحریر فرمائے اور ان کو اس وقت کے اکابر علماء دیوبند (جن میں خصوصیت سے شیخ البہتم مولانا محمود الحسن صاحب، حضرت مولانا احمد حسن صاحب امر وہی، حضرت مولانا شاہ عبد الرحیم صاحب رائے پوری، حیکم الامات حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی اور حضرت مولانا مفتی محمد کفایت اللہ صاحب دہلوی قابل ذکر ہیں) کی تصدیقات سے مزین کر کر علماء حرمیں شریفین کی خدمت میں بھیج دیا، تو علماء حرمیں شریفین نیز مصر و شام اور حلب و دمشق کے علماء کرام نے بھی ان جوابات کی تصحیح اور تصدیق فرمائی اور یہ لکھدیا کہ یہ عقائد صحیح ہیں۔

اسی مجموعہ سوالات و جوابات اور ان کی تصدیقات کا نام ”المہند علی المفتد“ صورت ”بہ التصدیقات لدفع التلبیفات“ ہے۔ یہ مجموعہ ۱۳۴۵ھ میں مرتب کیا گیا تھا۔ اس مجموعہ کے مندرجہ عقائد کی چونکہ صرف یہی حیثیت ہے کہ وہ کسی فرد یا ایک شخص کی الفرادی رائے یا ذاتی تھیقید ہے اور شان عقائد کی خداخواست یہ حیثیت ہے کہ ان کو غیر واقعی اور غیر تحقیقی سمجھتے ہوئے اب بدعوت کے جواب میں محض رفع الزام اور دفع الوقتی کے طور پر لکھ دیا گیا ہو (جیسا کہ مٹا گیا ہے کہ بعض لوگ ایسا کہہ دیتے ہیں کیونکہ اس صورت میں اکابر کی دیانت مجرموں ہو جاتی ہے اور ان پر سخت الزام آتا ہے کہ انہوں نے غلط اور خلاف حق سمجھتے ہوئے ان عقائد کا اظہار کر دیا۔ یہی تو اب بدعوت کا ان پر الزام ہے۔ اس لئے یہ کہنا اکابر کی کھلم کھلا توہین کرنا اور ان کو بر ملا کمان حق کا مجرم ٹھہرانا ہے۔ اس سے بڑھ کر اکابر کی توہین اور کیا ہو سکتی ہے) بلکہ ان عقائد کو علماء مدینہ منورہ کے سوالات کی روشنی میں اسوقت

کے اکابر دیوبند کے تحقیقی مسلک کے طور پر اور وہ بھی بحیثیت "جماعتی مسلک دیوبند" کے پیش کیا تھا۔ اس لئے یہ مجموع علماء دیوبند کے عقائد کے معلوم کرنے کے لئے ایک تحریری دستاویز اور مستفقة مسلکی دلیل ہے اور "مسلک دیوبند" کے درجے اور جانچنے کے لئے بہترہ آئینہ اور کسوٹی کے ہے اور ساتھ ہی یہ ہر اس شخص کا جواب بھی ہے جو "علماء دیوبند" کی طرف کسی بھی عقیدہ کو غلط طور پر منسوب کرے۔

"المہند" کے ملاحظہ سے واضح ہے کہ "علماء دیوبند" کے عقائد و اعمال قرآن و حدیث کے بالکل متوافق ہیں اور ان کا سلوك و تصور عین سنت کے مطابق ہے اور یہ حضرات نہایت درجہ کے پکے ہنفی اور اہل سنت والجماعت ہیں۔ ان کا کوئی عقیدہ قرآن و سنت کے خلاف نہیں ہے۔

مگر افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ اس زمانہ میں بعض وہ حضرات جن کو تلمذ اور شاگردی کا انتساب بھی علماء دیوبند کے ساتھ حاصل ہے اور اسی لئے وہ اپنے کو دیوبند کی طرف منسوب کرتے اور دیوبندی کہلاتے ہیں، لیکن اس کے باوجود عقائد دیوبند کی اس مسلکی دستاویز اور وثیقہ کے مندرجات سے ان کو نہ صرف اختلاف ہی ہے، بلکہ وہ "علماء دیوبند" کے ان "اجامی عقائد" کے خلاف علی الاعلان تحریر و تقریر میں صرف ہیں اور طرفہ تماشہ یہ کہ بھروسی وہ اپنے آپ کو دیوبندی کہلانے پر اصرار کرتے ہیں۔

اس لئے اس رسالہ "عقائد علماء دیوبند" میں اکثر و بیشتر عقائد المہند نے بھی لئے گئے ہیں اور اس کا حوالہ بھی دے دیا گیا ہے۔ مگر اختصار کے سبب اس میں سے سوالات کو بالکل حذف کر دیا گیا ہے اور جوابات میں بھی انتخاب سے کام لیا گیا ہے اور ان کو "عقیدہ" کے عنوان سے بیان کر دیا گیا ہے اور جو عقیدہ کسی کتاب سے لیا گیا ہے، اس کے ماتحت اس کا حوالہ درج کر دیا گیا ہے۔

"عقائد علماء دیوبند" کے ملاحظہ سے جہاں یہ معلوم ہو گا کہ علماء دیوبند کے عقائد بالکل وہی ہیں جو تمام اہل سنت والجماعت کے مسلم ہیں اور اہل سنت کے خلاف

علماء دیوبند کے اپنے مخصوص عقائد کچھ نہیں ہیں، بلکہ اہل سنت والجماعت کے عقائد کا ہی دوسرانام ”عقائد علماء دیوبند“ ہے۔

ایسی طرح یہ بھی واضح ہو گا کہ اصلی دیوبندیت کیا ہے اور اس زمانہ میں بعض مقررین جن عقائد کو علماء دیوبند کی طرف منسوب کر رہے ہیں اور دیوبندیت کی تصوریہ اور اس کا جو نقشہ وہ عوام کے سامنے پیش کر رہے ہیں، جس سے روز بروز قوشش اور تنفس بڑھتا جا رہا ہے اور کشیدگی زیادہ ہوتی جا رہی ہے۔ اس کو حصل دیوبندیت سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے اور یہ تصوریہ اور نقشہ حقیقتِ حال کے بالکل پر عکس اور واقعہ کے قطعاً برخلاف ہے۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کو عقائد حقہ اختیار کرنے اور اپنی مرضیات پر چلنے کی توفیق عنایت فرمائیں۔ آئین!

وهو الموفق والمعین !

اب آگے ”عقائد علماء دیوبند“ لکھے جاتے ہیں۔ ان کو ملاحظہ فرمایا جائے۔

فقط۔!

سید عبد الشکور ترمذی گٹھملی عنی عنہ

ہبہ تم

مدرسہ عربیہ حنفیہ ساہی وال ضلع سرگودھا

۲۰ جادوی الآخری ۱۳۸۸ھ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
خَمْدٌةٌ وَفُصْلٌ عَلٰى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ

## عَقَادِ عَلَمَارِ دِلْوِيْندَ

### عَقِيدَةٌ ۱

ہمارے نزدیک اور ہمارے شیخ کے نزدیک زیارت قیرتہ المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم (ہماری جان آپ پر قیامت) اعلیٰ درجہ کی قربت اور تھائیت ثواب اور سبب حصول درجات ہے، بلکہ واجبہ کے قریب ہے۔ گہ شدید حال اور بدل جان و مال (یعنی کجاوے کئے اور جان و مال کے خرچ کہہئے) سے نصیب ہو! (المہند ص ۱)

### عَقِيدَةٌ ۲

اور سفر مدینہ منورہ علی صاحبہا الصلوٰۃ والتحمیۃ کے وقت انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کی نیت کرسے اور ساتھ ہی مسجد نبوی اور دیگر مقامات و زیارت گاہوں کے متبرکہ کی بھی نیت کرسے۔ بلکہ بہتر ہے کہ جو علامہ ابن ہمام نے فرمایا ہے کہ خالص قبر شریعت کی نیت کرسے۔ پھر وہاں حاضر ہو گا، تو مسجد نبوی کی بھی زیارت حاصل ہو جائے گی۔ اس صورت میں جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کی تقطیم زیادہ ہے اور اس کی موافقت خود حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد سے ہو رہی ہے کہ:

”جو میری زیارت کو آیا کہ میری زیارت کے سوا کوئی حاجت اُسکو نہ لائی ہو تو مجھ پر حق ہے کہ قیامت کے دن اسکا شفیع بنوں“

## عقیدہ ۳ :

وہ حصہ زین بوجناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اعضاء مبارکہ کو مس کیے ہوتے ہے۔ (یعنی پھونٹے ہوتے ہے) علی الاطلاق فضل ہے۔ میہاں تک کہ کعبہ اور عرش و کرسی سے بھی فضل ہے۔ (المہند ص ۱۱ زبدۃ المناسک حضرت گنگوہی)

## عقیدہ ۴ :

ہمارے نزدیک اور ہمارے مشارخ کے نزدیک دعاوں میں انبیاء علیہم السلام اور صلحاؤ اولیار شہدا و صدیقین کا توسل جائز ہے۔ ان کی حیات میں بھی اور ان کی وفات کے بعد بھی اس طریقہ پر، کہ، کہے : یا اللہ ! میں بوسیلہ فلاں بزرگ کے تجھ سے دعاء کی قبولیت اور حاجت برآری چاہتا ہوں، یا اسی جیسے اور کلمات کہے۔ (المہند ص ۱۲، اور فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۲)

## عقیدہ ۵ :

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر شریعت کے پاس حاضر ہو کر شفاعت کی درخواست کرنا اور یہ کہنا بھی جائز ہے کہ حضرت پیری مغفرت کی شفاعت فرمائیں۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۲، فتح القدير ج ۱ ص ۲۸۵ اور طحطاوی علی المرافق ص ۲۰۰)

نیز حضرت گنگوہیؒ تحریر فرماتے ہیں :

”پھر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وسیلہ سے دعا کرے اور شفاعت پاہے۔“ کہے

یا رسول اللہ ! اسْتَلِكَ الشفاعة لے اللہ کے رسول ! میں آپ سے شفاعت کا سوال کرتا ہوں اور آپ کو اللہ تعالیٰ و انوسل بک اللہ فی اذ

اموت مسلمان علی ملتات  
و سنتات :  
(زیدۃ المذاکر ص ۹)  
کے بیان بطور وسیله پیش کرتا ہوں کہ  
میں بحالت اسلام آپ کی ملت اور سنت  
پر مرسول ! ”

## عقیدہ ۵ :

اگر کوئی شخص ائمۃ الحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر صارک کے پاس سے صلوٰۃ وسلام  
پڑھ تو اس کو آپ خود نفس نفس نہستے ہیں اور دُور سے پڑھے ہوئے صلوٰۃ وسلام کو  
فرشتے آپ تک پہنچاتے ہیں۔ (طحا و نبی علی المرافق ص ۲۸۸)

حضرت مولانا شید احمد صاحب گنگوہی فرماتے ہیں :-  
”ابدیاء علیہم السلام کو اسی وجہ سے مستثنی کیا ہے کہ ان کے سماں  
(نہستے) میں کسی کو اختلاف نہیں ہے“ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۱۲)

حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہارپوری فرمایا کرتے تھے :-  
”ائمۃ الحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حیات ہیں۔ لہذا پست آواز سے سلام کرنا  
چاہیئے۔ مسجد نبوی کی حد میں کتنی بھی پست آواز سے سلام عرض کیا  
جائے، اس کو حضرت صلی اللہ علیہ وسلم خود نہستے ہیں ہے“

(تمہارہ الخلیل ص ۲۰۶)

حضرت حکیم الاست مولانا اشرف علی صاحب تھانوی لکھتے ہیں :-  
”سلام نہ نائز دیک سے خود اور دُور سے بذریعہ ملائکہ (اور) سلام  
کا جواب دینا۔ یہ توانما (ہمیشہ ثابت ہیں)“

(نشر الطیب ص ۲۹۶)

حضرت گنگوہی کی عبارت بالا سے یہ بات بھی واضح ہے کہ حضرات ابتدیا علیہم السلام  
کے سماں عند القبر میں کسی کو اختلاف نہیں۔

حضرت ابوہریرہؓ فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:  
 لیہ بطن عیسیٰ ابن مریم حکما  
 البتہ ضرور عیسیٰ ابن مریم علیہما السلام  
 نازل ہوں گے منصف اور امام عادل  
 ہوں گے اور البتہ وہ فتح (جگہ کامان ہے)  
 کے راستہ پر جی یا عمرہ کے لیے چلیوں گے  
 اور بلاشبہ وہ میری قبر پر آئیں گے میہاں  
 تھک کہ وہ مجھے سلام کہیں گے اور میں  
 ان کے سلام کا حضور جواب دوں گا۔

وقال صحيح!

فائدہ : یہ روایت مسند احمد رج ۲-۵۰۹۰ اور مسند رک حاکم رج ۲ ص ۹۵۵ میں بھی  
 ہے اور حاکمؓ اور علامہ ذہبیؓ دونوں نے اس کو صحیح کہا ہے۔ جب اس وقت آنحضرت  
 صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا سلام نہیں گے اور اس کا جواب مرحوم  
 فرمائیں گے۔ کیونکہ سارے سلام کے بغیر جواب دیتے کی کوئی صورت ہی نہیں ہے تو اب  
 عند القبر صلوٰۃ وسلام کا سنا دیا اور اس کا جواب دینا کیوں ناممکن ہے اور حضرت عیسیٰ  
 علیہ السلام کے سارے سلام کو خصوصیت اور اعجاز پر اس لئے مجبول نہیں کیا جاسکتا۔ کہ  
 حدیث من صلی علی عند قبری سمعتہ الخ میں ہر اس شخص کے صلوٰۃ وسلام کو  
 خود بخوبی فرمائیں گے کی جبراپ نے دی ہے جو اپ پرآپ کی قبر مبارک کے پاس سے  
 صلوٰۃ وسلام پڑھتا ہو۔

اور اس حدیث کی سند کے بارہ میں شیخ ابن حجرؓ فتح الباری رج ۴ ص ۳۲۹ میں اور حافظ سخاوی القوی البدریع ص ۱۱۶ میں اور علامہ علی قاری مرفقات رج ۲ ص ۱۱ میں اور علامہ شبیر الحمد عثمانيؓ فتح الماجم رج ۱ ص ۳۰۰ میں فرماتے ہیں کہ :  
 ”یہ سند جدید ہے اور محدثین کرام کے نزدیک ایسی سند کے جھٹ  
 ہونے میں کوئی کلام نہیں ہے۔ خاص کر جبکہ اُمّت مسلمہ کا اجماع

اور تعامل بھی اس کی تائید کر رہا ہے ! ”

## حقيقة ۵ : ۷

ہمارے نزدیک اور ہمارے مشائخ کے نزدیک حضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور آپ کی حیات دنیا کی سی جنم املاکت ہونے کے اور یہ حیات مخصوص ہے۔ ائمہ حضرت اور تمام انبیاء علیہم السلام اور شہداء کے ساتھ بزرگی نہیں ہے جو حاصل ہے، تمام مسلمانوں بلکہ سب آدمیوں کو۔ چنانچہ علامہ سیوطیؒ نے اپنے رسالہ ابناوا الا ذکیا بحیوة الابنیاء میں تصریح لکھا ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ :-

”علامہ تقی الدین سعکیؒ نے فرمایا ہے کہ انبیاء و شہداء کی قبر میں حیات ایسی ہے۔ جیسی دنیا میں تھی اور رسولی علیہم السلام کا اپنی قبر میں نماز پڑھنا اس کی دلیل ہے۔ گیوں نکہ نماز زندہ جسم کو چاہتی ہے“

پس اس سے ثابت ہو اکہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات دنیومی ہے۔ اور اس معنی کو بزرگی بھی ہے کہ عالم بزرگ میں حاصل ہے اور ہمارے شیخ مولانا محمد قاسم صاحب قدس سرہ کا اس بحث میں ایک مستقل رسالہ بھی ہے۔ نہایت دقیق اور انوکھے طرز کا بلے مثل۔ ہو طبع ہو کر لوگوں میں شائع ہو چکا ہے۔ اس کا نام ”آپ حیات“ ہے۔

(المہند ص ۱۲)

”عبارت بالا میں ”نماز زندہ جسم کو چاہتی ہے“ کے بعد یہ لکھنا کہ اس سے ثابت ہو اکہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات دنیومی ہے“

صاف طور پر اس کی دلیل ہے کہ دنیومی حیات سے اکابر دیوبند سے مراد یہ ہے کہ یہ حیات اس دنیومی جسم مبارک میں ہے اور اس دنیومی حیات کے اثبات کا مطلب یہ ہے کہ قبر مبارک میں اسی دنیا والے جسد اطہر کے ساتھ آپ کی روح اقدس کا ایسا تعلق ہے کہ جس کی وجہ سے اس بدن اطہر میں حیات اور زندگی حاصل ہے اور یہ

صرف روح مبارک کی زندگی نہیں ہے، لیکن اس سے اکابر رحمہم اللہ تعالیٰ کا یہ مقصد سرگز نہیں ہے کہ عالم برخ میں اس حیاتِ جمدی کے لئے دینوی حیات کے جملہ لوازمات ثابت ہیں اور یہ کہ آپ کو کھانے پینے وغیرہ کی جس طرح دنیا میں حاجت ہوتی تھی۔ اس طرح قبر اطہر میں بھی ہوتی ہے، لیکن چونکہ دینوی حیات کی طرح انبیاء علیہم السلام کو اس قبر شریف والی حیات میں بھی اور اک اور علم اور شعور حاصل ہوتا ہے۔ ایسے ان اہم امور کے حاصل ہونے کی وجہ سے اس حیات کو بھی دینوی حیات کہا جاتا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:-

الآنَبِيَاءُ أَحْيَا عَوْنَوْهُ فِي قِبْوَرِهِ هُوَ حَفَرَتْ أَنْبِيَاءُ عَلِيهِمُ السَّلَامُ أَيْنِي قِبْوَرُ  
يُصَلُّونَ !

اس حدیث کو امام بیہقیؑ، علامہ سبکیؓ کے علاوہ امام ابوعلیؑ نے بھی روایت فرمایا ہے۔ ابوعلیؓ کی اس حدیث کی سند کے بارہ میں علامہ ہشتنی فرماتے ہیں :-  
ابوعلیؓ کی سند کے سب روایتی تقدیمیں رجال ابی یعلیٰ ثقات!

(مجموع الزرواندرج ۸ ص ۲۱۱)

علامہ عزیزیؓ لکھتے ہیں :-

وَهُوَ حَدِيثٌ صَحِيحٌ ! يَهُوَ حَدِيثٌ صَحِيحٌ ہے !

(السرارج الشیراج ۲ ص ۱۳۳)

علام ابن حجر نے فرمایا ہے :-

وَصَحَّةُ الْبَيْهِقِيِّ ! امام بیہقیؓ کو صحیح کہا ہے !

(فتح الباری رج ۶ ص ۳۵۲)

حضرت ملا علی قاریؓ فرماتے ہیں :- "صحیح خبر الانبیاء احیاء فی قبورهم"  
الأنبیاء احیاء فی قبورهم ————— حدیث صحیح ہے۔ (مرفات رج ۲ ص ۳۱۲)

علّامہ الورشادہ صاحب فرماتے ہیں :-

ووافقہ الحافظ فی المجلد السادس۔ (فیض الباری ج ۲ ص ۶۳) امام بن حنفی کی تصحیح پر حافظ ابن حجرؑ نے اتفاق کیا ہے ؟ اور اس حدیث کی صراحت بیان فرمائے ہوئے، حضرت علامہ الورشادہ صاحب فرماتے ہیں :- ولعل المراد بحدیث الانبیاء احیاء فی قبورھو يصلون انہو ابقواعی هذه الحالۃ ولو تسلي عنهمو (تحمیل الاسلام ص ۳۶۴) الانبیاء احیاء فی قبورھو يصلون کی حدیث سے ثایہ یہ صراحت ہو کہ وہ اسی (ذینومی) حالت پر باقی رکھے گئے ہوں اور یہ حالت ان سے مسلوب نہیں کی گئی۔ نیز فرماتے ہیں :- یوید بقوله الانبیاء مجموع الاشخاص لا الا رواح فقط (تحمیل الاسلام ص ۳۶۴) الانبیاء احیاء سے حضرات انبیاء علیہم السلام کے مجموع اشخاص صراحت میں نہ فقط رواح یعنی انبیاء علیہم السلام اپنے اجسام مبارکہ کے ساتھ زندہ ہیں۔

شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانیؒ اس حدیث کی تصحیح پر حافظ ابن حجرؑ کی تائید کرتے ہیں۔ (فتح الہم ج اص ۳۲۹) نیز فرماتے ہیں :-

|                                       |                                     |
|---------------------------------------|-------------------------------------|
| ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں۔ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں۔ |
| کما تقریروانہ صلی اللہ علیہ وسلم      | یصلی فی قبرہ باذان واقامة۔          |
| پڑھتے ہیں۔                            | (فتح الہم ج ۳ ص ۳۱۹)                |

حضرت علامہ الورشادہ صاحبؒ بھی اسی طرح فرماتے ہیں :-

|                                  |                                    |
|----------------------------------|------------------------------------|
| قبروں میں بہت سے اعمال کا ثبوت   | ان کثیرا من الاعمال قد ثبتت        |
| ملتا ہے۔ جیسے اذان واقامت کا     | فی القبور کا الاذان والا قامۃ      |
| ثبوت وارمی کی روایت ہیں اور قرأت | عند الدارمی و قراءۃ القراء         |
| قرآن کا ترمذی کی روایت ہیں۔      | عبدالترمذی۔ (فیض الباری ج ۱ ص ۱۸۳) |

عقیدہ زیر بحث میں مسلک دیوبند تو المہنہ کی عبارت سے ہی پوری طرح عیال  
ہے۔ اور سطور بالا میں اس مسلک کی دلیل کی طرف کسی قدر اجمالی طور پر اشارہ ہو گیا  
ہے۔ اب تائید کے لئے بعض اکابر دیوبند کی مزید تصریحات بھی اس عقیدہ پر پہلوش کی  
جاتی ہیں۔

حجۃ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانو لوہی فرماتے ہیں:-  
”ارواح انبیاء کو بدین کے ساتھ علاقہ بدستور رہتا ہے، پر اطراف  
وجوانش سے سخت آتی ہے“ (جمال قائمی ص ۱۳)

اور فرماتے ہیں:-  
”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہنوز قبر میں زندہ ہیں اور مثل گوشہ  
نشینوں اور چلمکشوں کے عزلت گزیں۔ جیسے ان کا مال قابلِ جرم  
حکم میراث نہیں ہوتا، ایسے ہی آپ کا مال بھی محل توریث نہیں۔“  
(آبِ حیات ص ۲)

نیز فرماتے ہیں:-  
”انبیاء کو ابدانِ دنیا کے حساب سے زندہ بھیں گے۔ پر حسب ہدایت  
کل نفس ذائقۃ الموت اور انکھ میت و انہم میتون  
تمام انبیاء، کرام علیم السلام خاص کر حضرت مسرور کائنات صلی اللہ  
علیہ وسلم کی نسبتِ موت کا اعتقاد بھی ضروری ہے۔“  
(لطائف قاسمیہ ص ۲)

قطب الارشاد حضرت مولانا مشید احمد گنگوہی صاحبؒ فرماتے ہیں:-  
ولانَ النَّبِيِّنَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ چونکہ انبیاء علیهم السلام سب کے سب  
اجمعین لما کانوا احیاء فلامعنى زندہ ہیں۔ اس لیے ان کی آگے دراثت  
لتوریث الاحیاء منہم رہا پڑنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔  
(الجوک اکب الداری جلد ۱، ص ۲۳۳)

اور فرماتے ہیں:

”آپ اپنی قبر شریف میں زندہ ہیں۔ نبی اللہ حی یہ رزق! اس مضمون حیات کو بھی مولوی محمد قاسم صاحب سلمہ اللہ نے اپنے رسالہ ”آب حیات“ میں بالامزید علیہ ثابت کیا ہے“

(ہدایتہ نشیعہ ص ۱۸)

حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی فرماتے ہیں:

”حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر سارک کے لئے بہت کچھ شرف حاصل ہے کیونکہ جسد اطہر اس کے اندر موجود ہے۔ بلکہ حضور خود یعنی جسد مع تلبیس المروح اس کے اندر تشریف رکھتے ہیں۔ کیونکہ آپ قبر میں زندہ ہیں۔ قریب قریب تمام اہل حق اس پر مستحق ہیں۔ صحابہ کا بھی یہی اعتقاد ہے۔ حدیث میں بھی لفظ ہے۔ ان نبی اللہ حی فی قبرہ یہ رزق کہ آپ اپنی قبر شریف میں زندہ ہیں اور آپ کو رزق بھی پہنچتا ہے“

(المجبور ص ۱۲۹)

اور دوسرا مقام پر فرماتے ہیں:

”حضور کے لئے بعد وفات کے بھی حیات برزخی ثابت ہے۔ اور وہ حیات شہزادار کی حیات برزخی سے بھی بڑھ کر ہے اور اتنی قوی ہے کہ حیاتِ ناسوی کے قریب قریب ہے۔ چنانچہ بہت سے احکام ناسووں کے اس پر متفرع بھی ہیں۔ دیکھئے زندہ مرد کی ہیوی سے نکاح جائز ہیں۔ بہت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات سے بھی نکاح جائز ہیں اور زندہ کی میراث تقسیم ہیں ہوتی۔ حضور کی بھی میراث تقسیم ہیں ہوتی اور حدیثوں میں صلوٰۃ وسلام کا سامنے وار و ہوا ہے۔“

(الاطہور ص ۲۹)

حضرت مولانا سید حسین احمد صاحب مدّنی تحریر فرماتے ہیں :

"وہ (وہاںی) وفاتِ ظاہری کے بعد انبیاء علیہم السلام کی حیاتِ جسمانی اور بقاء علاقہ میں الرُّوح والجسم کے منکر ہیں اور یہ حضرات (علمائے دیوبند) صرف اس کے قابل ہی نہیں بلکہ مشہد بھی ہیں اور بڑے زور شور سے اس پر دلائل قائم کرتے ہوئے مستعد درسائل اس بارہ میں تصنیف فرمائکر شائع کر پکے ہیں" (نقش حیات ج ۱ ص ۱۰۳)

مفہومی پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب دامت برکاتہم (کراچی) (سابق مفتی دارالعلوم دیوبند) تحریر فرماتے ہیں :-

"جہو رامت کا عقیدہ اس مسئلے میں ہی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام انبیاء علیہم السلام بزرخ میں جسد غنصری کے ساتھ زندہ ہیں۔ ان کی حیات بزرگی صرف روحانی نہیں بلکہ جسمانی حیات ہے جو حیاتِ دنیوی کے بالکل مغایل ہے۔ بجز اس کے کہ وہ احکام کے مکلف نہیں" آگے لکھتے ہیں :-

"خلافہ یہ ہے کہ انبیاء علیہم السلام کی حیات بعد الموت حقیقی جسمانی مثل حیاتِ دنیوی کے ہے۔ جہو رامت کا یہی عقیدہ ہے اور یہی عقیدہ میرا اور سب بزرگان دیوبند کا ہے"

(ماہنامہ الصدیق، ملتان، جادوی الاولی ۱۳۷۸ھ)

محمد و معلم حکیم الاسلام حضرت مولانا فاروقی محمد طیب صاحب مدفوظہم تحریر فرماتے ہیں :-

"احقر اور احقر کے مثلث کا مسلک وہی ہے جو الہند میں یاقصیل سرقوم ہے، یعنی بزرخ میں جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام

انبیاء، علیہم السلام بحسب عقیدت حضرات میں ہے۔ حضرات اس کے غلاف میں۔ وہ اس مسئلہ میں دیوبند کے مسلمان سے ہٹے ہوئے ہیں۔“  
(الصدقیق نذرکور)

مفتي دارالعلوم دیوبند حضرت مولانا سید محمد می حسن صاحب دامت فیوضہم تخریب فرمائے ہیں:-

”آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مزار مبارک میں بجسہ موجود اور جیسا ہیں۔ آپ کے مزار مبارک کے پاس کھڑا ہو کر جو سلام کرتا اور درود پڑھتا ہے، آپ خود سنتے ہیں اور سلام کا جواب دیتے ہیں۔“  
(الصدقیق نذرکور)

شیخ الحدیث جامد الشرفہ لاہور حضرت مولانا محمد ادریس صاحب (رحمۃ اللہ علیہ) لکھتے ہیں:  
” تمام اہل سنت کا اجتماعی عقیدہ ہے کہ حضرات انبیاء، کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام وفات کے بعد اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور تمماز و عبادات میں مشغول ہیں اور حضرات انبیاء، کرام علیہم السلام، کی یہ بزرگی حیات اگرچہ ہم کو محسوس نہیں ہوتی، لیکن بلاشبہ یہ حیاتِ حقی اور جسمانی ہے اس لئے کہ روحانی اور معنوی حیات تو عامہ مومنین بلکہ ارواح کفار کو بھی حاصل ہے۔“  
(حیاتِ نبوی ص ۲)

## عُقیدہ ۸

اوی اور ہتر ہی ہے کہ قیر شریف کی زیارت کے وقت چہرہ مبارک کی طرف منہ کر کے کھڑا ہونا چاہیے اور یہی ہمارے نزدیک معتبر ہے اور اسی پر ہمارا اور ہمارے مشائخ کا عمل ہے اور یہی حکم دناماگنے کا ہے۔ جیسا کہ امام مالکؓ سے مردہ ہی ہے جبکہ وقت کے خلیفہ نے ان سے مسئلہ دریافت کیا تھا اور اس کی قصریع مولانا گنگوہی اپنے

رسالہ "زبدۃ manus" میں کرچکے ہیں۔ (المہندس ص ۱۵)

## عجیب ۵ : ۹

ہمارے نزدیک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم (اسی طرح جملہ انبیاء علیہم السلام) اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔ نماز پڑھتے ہیں۔ سنت و علم سے موصوف ہیں اور آپ پر امت کے اعمال پر بیش کئے جاتے ہیں اور آپ کو صلوٰۃ و سلام پہنچائے جاتے ہیں۔  
(طبقات الشافیہ ج ۳ ص ۲۸۲)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر امت اجابت کے اعمال کا فرشتوں کے ذریعہ اجمالی طور پر بیش کیا جانا سند بزار کی صحیح حدیث سے ثابت ہے۔ علامہ عثای "اس حدیث کے متعلق فرماتے ہیں : "اس کی سند عمدہ ہے" (فتح الباری ج ۱ ص ۲۱۳)

حضرت مولانا غلیل احمد صاحب سہماں پوری "بڑیں قاطعہ (جس کی تصدیق حرفاً حرفاً بخور ملا حظہ فرما کر حضرت گنگوہیؒ نے فرمائی تھے) میں فرماتے ہیں : "اور صلوٰۃ و سلام ملائکہ پہنچاتے ہیں اور اعمال امت آپ پر بیش ہوتے ہیں" (بڑیں ص ۲۰) حکم الامت حضرت مخانویؒ فرماتے ہیں :

"مجموعہ روایات سے علاوہ فضیلت حیات اور اکرام ملائکہ کے یہ رخ میں آپ کے پر مشاغل ثابت ہوتے ہیں۔ اعمال امت کا ملاحظہ فرمانا، نماز پڑھنا" الخ (نشر الطیب ص ۲۹۷)

ان عبارات سے صاف واضح ہو رہا ہے کہ صلوٰۃ و سلام کے علاوہ بھی بر رخ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر اعمال امت بیش ہوتے ہیں اور صلوٰۃ و سلام کے پہنچنے کا مطلب یہ ہے کہ فرشتے آپ کو اطلاع دیتے ہیں۔ یہاں کہ دوسرے اعمال امت کی بھی اطلاع دیتے ہیں۔ آج کل صلوٰۃ و سلام کے پہنچنے کی جو تماد بتلا فی جاری ہی ہے، کہ

صلوٰۃ وسلام کا ثواب آپ کو پہنچ جاتا ہے، اجماع امت کے خلاف ہے۔

### حُقْقِيْدَة ۵ : ۱۰

ہمارے نزدیک ائمہ صلی اللہ علیہ وسلم (اسی طرح تمام انبیاء علیہم السلام) وفات کے بعد بھی اپنی قبور مبارکہ میں اسی طرح حقیقتہ نبی اور رسول ہیں، جس طرح وفات سے قبل ظاہری حیات مبارکہ میں تھے۔

علامہ شامیؒ نے لکھا ہے:-

”اہل سنت کے امام ابو الحسن الشتریؒ (المتوفی ۳۳۰ھ) کی طرف ان کے دشمنوں نے جو یہ بات منسوب کی ہے کہ وہ وفات کے بعد ائمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے رسول ہونے کے قائل نہیں ہیں، یہ ان پر خالص بہتان اور شخص افتراء ہے۔ امام ابوالقاسم قیمیؒ (المتوفی ۳۶۵ھ) نے اس افتراء کی سختی سے تردید کی ہے“ (شامی رج ۳۲۷ ص ۲۷)

فائزہ : نہہت درسالت کے لئے حق و علم سے موصوف ہونا لازم ہے۔ اس یہ عقیدہ رکھنا ضروری ہے کہ انبیاء علیہم السلام کے ابدان مبارکہ میں وفات کے بعد بھی بہ تعلق روح اور رُک و شعور ہوتا ہے۔ ورنہ جس بدن میں اور اک و شعور نہ ہو، اس پر حقیقی اعتبار سے رسول اللہؐ کا اطلاق نہیں ہو سکتا۔ تو اس میں بعد وفات وصف بیوت سے انعزال لازم ہوتا ہے اس یہ کہ بغیر تعلق روح کے ابدان مد فونہ میں بہ شعور مثل جمادات کے (فَعُوذ باللهِ قَبْوَةَ الْأَطْلَاقِ) نہیں ہو سکتے۔ اس میں چونکہ احساس و علم نہیں ہوتا۔ اس وجہ سے وہ ابدان و صفت بیوت درسالت سے منتصف نہیں ہو سکتے۔ (والعیاذ بالله)

### حُقْقِيْدَة ۵ : ۱۱

ہمارا اور ہمارے مثلاً کا عقیدہ یہ ہے کہ سیدنا و مولانا و عجیبنا و شفیعنا محمدؐ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تمامی مخلوق سے فضل اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے بہتر ہیں۔ اللہ تعالیٰ سے قرب و منزلت میں کوئی شخص آپ کے برادر تو کیا قریب بھی نہیں ہو سکتا۔ آپ سردار ہیں جملہ انبیاء اور رسول علیہم السلام کے، اور خاتم میں سارے برگزیدہ گروہ کے، جیسا کہ فصوص سے ثابت ہے اور یہی ہمارا عقیدہ ہے اور یہی دین اور ایمان، اسی کی تصریح ہمارے شائخ مجتہد ہجۃ تصانیف میں کرچکے ہیں۔ (المہندص ۲۰)

### عقیدہ ۱۲ :

ہمارا اور ہمارے شائخ کا عقیدہ یہ ہے کہ ہمارے سردار و آقا اور پیارے شفیع محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبیین ہیں۔ آپ کے بعد کوئی نبی نہیں ہیں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرمایا ہے:

”ولیکن مُحَمَّدُ اللَّهُ كَرِيْمُ رَسُولُ اُوْرُخَاتِمُ الْبَنِيْنِ ہیْنِ“

اور یہی ثابت ہے، بکثرت حدیثوں سے جو معنیٰ حدائقِ تبلیغ پڑھ گئیں، اور زیر اجھارِ امرت سے، سو حاشا ابھم میں سے کوئی اس کے غلاف کہے۔ کیونکہ جو اسکا منکر ہے۔ وہ ہمارے نزدیک کافر ہے۔ اس لئے کہ وہ منکر ہے۔ لفظ صریح قطعیٰ کا۔  
(المہندص ۲۱)

### عقیدہ ۱۳ :

ہم اور ہمارے شائخ سب کا مدعاً نبوت و مسیحت قادیانی کے بارے میں یہ قول ہے کہ —————— !

”جب اس فتنہ نبوت و مسیحت کا دعویٰ کیا اور عیسیٰ مسیح علیہ السلام کے انسان پر اٹھائے جانے کا منکر ہوا اور اس کا غیبیت عقیدہ اور زندگی ہونا ہم پر ظاہر ہوا تو ہمارے شائخ نے اس کے کافر ہونے کا فتویٰ

دیا۔ قادیانی کے کافر ہونے کی بابت ہمارے حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی کا فتویٰ تو طبع ہو کہ شائع ہو چکا۔ بکثرت لوگوں کے پاس موجود ہے۔» (المہند ص ۲۳)

### عقیدہ ۱۴ :

بُو شخص اسکا قائل ہو کہ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو ہم پر بس اتنی ہی فضیلت ہے۔ جتنی بڑے بھائی کو بھوٹے بھائی پر ہوتی ہے تو اس کے متعلق ہمارا عقیدہ ہے کہ وہ دائرہ ایمان سے خالج ہے اور ہمارے تمام گذشتہ اکایرہ کی تصنیفات میں اس عقیدہ دایسے کا خلاف مصروف ہے۔ (المہند ص ۲۳)

### عقیدہ ۱۵ :

ہم زبان سے قائل اور قلب سے معتقد اس امر کے ہیں کہ سیدنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تھامی مخلوقات سے زیادہ علوم عطا ہوئے ہیں۔ جن کی ذات و صفات اور شرعاً یعنی احکام عملیہ و حکم نظریہ اور حقیقت ہائے حقہ اور اسرار مختلفیہ وغیرہ کے متعلق ہے کہ مخلوق میں سے کوئی بھی ان کے پاس تک نہیں پہنچ سکتا۔ ذمقرب فرشتہ اور شنبی در رسول اور بیشک آپ کو اولین و آخرین کا علم عطا ہوا اور آپ پر حق تعالیٰ کا فضل عظیم ہے ولیکن اس سے برلن کی اطلاع و علم ہو کہ اگر کوئی واقعہ آپ کے مشاہدہ شریفہ سے غائب رہتے تو آپ کے علم (تشريع) اور معارف میں ساری مخلوق سے افضل ہوئے اور وسعت علمی میں نقص آ جائے۔ اگرچہ آپ کے علاوہ کوئی دوسرا شخص اس جزئی سے آگاہ ہو۔ جیسا کہ سليمان علیہ السلام پر فتح عجیبہ مخفی رہا کہ جس سے پر بہ کو آگاہی ہوئی۔ اس سے سليمان علیہ السلام کے اسلم (زمادہ عالم) ہونے میں نقصان نہیں آیا۔ یعنی مجھ نہ بہ کہتا ہے کہ:-

”میں نے ایسی پیز و یکھی سچتے۔ جس کی آپ کو اطلاع نہیں، اور شہر سب سے میں ایک سچی خبر کر آیا ہوں۔“ (المہندص ۲۵)

### حکیمہ ۱۶ :

ہمارا پختہ عقیدہ ہے کہ جو شخص اس کا قاتل ہو کہ فلاں (مشکلا شیطان) کا علم بنی علیہ الصلوٰۃ والسلام سے زیادہ ہے، وہ کافر ہے، چنانچہ اس کی تصریح ایک نہیں ہمارے بیتیرے علماء کو پہنچے ہیں۔ (المہندص ۲۷)

### حکیمہ ۱۷ :

ہمارے نزدیک حضرت علی اللہ علیہ وسلم پر درود شریف کی کثرت مستحب اور ہمہاں وجہ اجر و ثواب طاعت ہے، خواہ دلائل اثیرات پڑھ کر ہو یا درود شریف کے دیگر مسائل مولفہ کی تلاوت سے ہو، لیکن فضل ہمارے نزدیک وہ درود ہے، جس کے لفظات ہی حضرت (صلی اللہ علیہ وسلم) سے منقول ہیں گوئی منقول کا پڑھنا بھی فضیلت سے خالی نہیں اور اس بشارت کا مستحق ہو ہی جائے گا کہ جس نے مجھ پر ایک بار درود پڑھا، حق تعالیٰ اس پر دس مرتبہ رحمت پھیجے گا۔ (المہندص)

### حکیمہ ۱۸ :

وہ جملہ حالات جن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ذرا سمجھی علاقہ ہے۔ ان کا ذکر ہمارے نزدیک نہایت پسندیدہ اور اعلیٰ درجہ کا مستحب ہے۔ خواہ ذکر والاوت شریفہ ہو یا آپ کے بولی برازنشت پر خاست اور بیداری و خواب کا ذکر ہو، جیسا کہ ہمارے زمانہ برائیں قاطعہ میں متعدد جگہ بصراحت مذکور اور ہمارے مشائخ کے فتویٰ میں مصروف ہے۔ (المہندص ۳۱)

## عقیدہ ۱۹:

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم (اسی طرح تمام انبیاء علیہم السلام) کی نبینہ میں صرف آنکھیں مبارک سوتی تھیں، دل مبارک نہیں سوتا تھا۔ اسی لئے آپ کی نبینہ سے وہ نہیں ٹوٹتا تھا۔ (نشر الطیب حصہ ۲، اور ج ۱۹۳)

بخاری شریف میں ہے، صنور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا، ان عینیت تناہان ولاینام قلبی۔ (بخاری ج ۱، ص ۱۵۳) ”میری آنکھیں سوتی ہیں، میرا دل نہیں سوتا۔“ نیز بخاری شریف میں ہے۔ وکذلک الانبیاء تمام اعیتھم ولاینام قلوبہم (بخاری ج ۱ ص ۵۰۲) ”اسی طرح انبیاء علیہم السلام کی آنکھیں سوتی ہیں۔ ان کے دل نہیں سوتے۔“

اور ایک سفر میں جو نبینہ کی وجہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز فخر فوت ہو گئی تھی تو اس سے شبہ نہ کیا جائے کہ اگر نبینہ میں دل نہیں سوتا تھا تو آپ کو فخر کے طلوع کا علم کیوں نہیں ہوا۔ اس لئے کہ طلوع وغیرہ کا اور اک آنکھ سے متعلق ہے، دل سے اس کا تعلق نہیں اور چونکہ آنکھ پر نبینہ کا اثر ہوتا تھا۔ اس لئے طلوع فخر کا اور اک نہ ہو سکا۔ اس کے لئے نووی شرح مسلم ج ۱ ص ۲۵۳ اور فتح الہم حصہ ۲۳، اور امداد الفتوحی حصہ پر ملاحظہ ہو۔

## عقیدہ ۲۰:

انبیاء علیہم السلام کا رؤیا (خواب)، بھی وحی کے حکم میں ہوتا ہے۔ بخاری شریف میں ہے:

نبیوں کا خواب وحی ہوتا ہے۔ رویا الابنیاء وحی۔

(بخاری - ج ۱، ص ۲۵)

## عقیدہ ۵ : ۲۱

امنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پشت کی جانب سے ولیسا ہی دیکھتے تھے، جیسا کہ  
گئے کی جانب سے دیکھتے تھے۔ (نشر الطیب ص ۲۲۸)

حضرت انس حضور ایت فرماتے ہیں کہ محنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ:  
”(مناز میں) حفوں کو سیدھا کرو۔ کیونکہ میں تمہیں پانچ پیچے  
سے دیکھتا ہوں۔“ (بخاری شریعت ج ۱ ص ۱۰۰)

## عقیدہ ۵ : ۲۲

اس زمانہ میں ہنریت ضروری ہے کہ چاروں اماموں میں سے کسی ایک کی تقلید  
کی جائے بلکہ واجب ہے۔ کیونکہ ہم نے تجربہ کیا ہے کہ انہر کی تقلید چھوڑنے اور اپنے  
نفس دہونی کے اتباع کا انجام الحاد وزندقہ کے گزٹے میں جاگرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ  
پیناہ میں رکھے اور بایس دبیر ہم اور ہمارے مشائخ تمام اصول و فروع میں امام اسلامین حضرت  
ابو حیفہ رضی اللہ عنہ کے مقلد ہیں۔ خدا کرے اسی پر ہماری موت ہو اور اسی زمرہ میں ہمارا  
حشر ہو اور اس بحث میں ہمارے مشائخ کی بہترین تصنیف دنیا میں مشہر و شائع ہو  
چکی ہے۔ (المہمند ص ۱۷)

## عقیدہ ۵ : ۲۳

ہمارے تزویک سنت ہے کہ انسان جب عقائد کی درستی اور شرع کے سائل  
ضروریہ کی تعلیم سے فارغ ہو جائے تو اپنے شیخ کی بیعت ہو، جو شریعت میں راست العقیدہ  
ہو۔ دنیا سے بے رغبت ہو، آخرت کا طالب ہو، نفس کی گھاٹیوں کو طے کر چکا ہو۔ خوگر ہو  
نجات دہنے والے اعمال کا اور علیہ ہو تباہ کرن افعال سے۔ خود بھی کامل ہو، دوسروں کو بھی

کامل بنا سکتا ہو۔ ایسے مرشد کے ہاتھوں ہاتھ دیکر اپنی نظر اس کی نظر میں متصور رکھے، اور صوفیہ کے اشغال یعنی ذکر و فکر اور اس میں فنا و تام کے ساتھ مشغول ہو اور اس نسبت کا اکتساب کرے جو غمہ بعظی اور غیرمہ بعظی اور غیرمہ بزرگی ہے، جس کو شرع میں احسان کے ساتھ تعییر کیا گیا ہے اور جس کو یہ نعمت میسر ہے اور یہاں تک شہرخی سکے، اس کو بزرگوں کے سلسلہ میں شامل ہو جانا ہی کافی ہے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ: ”آدمی اس کے ساتھ ہے۔ جس کے ساتھ اُسے مجبت ہو۔ وہ ایسے

لوگ ہیں۔ جن کے پاس بیٹھنے والا محروم نہیں رہ سکتا“

اور سیدالشہریم اور ہمارے شايخ ان حضرات کی بیعت میں داخل اور ان کے اشغال کے مشاغل اور ارشاد و تلقین کے درپر رہے ہیں۔ والحمد لله علی ذا الک.

(المہندص ۱۷)

## عقیدہ ۲۴:

شايخ (اور بزرگوں) کی روحاںیت سے استفادہ اور ان کے میتوں اور قبروں سے باطنی فیوض کا پہنچنا سوبے شکر صحیح ہے۔ مگر اس طریقہ سے جو اس کے اہل اور نواسوں کو معلوم ہے۔ نہ اُس طرز سے ہو عوام میں راجح ہے۔

(المہندص ۱۸)

## عقیدہ ۲۵:

ہم اور ہمارے شايخ اس کا یقین رکھتے ہیں کہ جو کلام بھی حق تعالیٰ سے صادر ہوا یا آئتا ہو گا وہ یقیناً سچا اور بلاشبہ واقع کے مطابق ہے۔ اس کے کسی کلام میں کذب (بھوت) کا شائیہ اور خلاف کا وہ سمجھی بانکل نہیں اور جو اس کے خلاف عقیدہ رکھے یا اس کے کلام میں کذب کا وہم کرو۔ وہ کافر، لمدود و زندیق ہے کہ اس میں

ایمان کا شانسہ بھی مہمیں۔ (المؤمنون)

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين . وصلى الله  
تعالى على سيدنا محمد سيد الاولين والآخرين وعلى  
الله وصحبه وأزواجهم وذرياته أجمعين !

### احقر العباد

سید عبد الشکور ترمذی

ابن مولانا مفتی سید عبد الكریم گتھلی

(سابق مفتی خانقاہ امدادیہ تھانہ بھوئیں)

مہتمم مدار سر عزیزہ تھامینہ سایپوال ضلع سرگودھا  
(۶، جمادی الآخری ۱۳۸۸ھ)



# قصص لقاء

اکابر علماء دیوبند دامت بر کاظم،

”اصابُوا بِمَا احْبَلُوا“ ۚ

محمد طیب بہتمم دارالعلوم دیوبند

وارد الحال، لاہور

۱۵، ربیعہ الاول ۱۴۸۸ھ، ۹ اکتوبر ۱۹۶۸ء



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

۲

الحمد لله وكفى وسلام على عباده والذين اصطفى!

رسالہ ”عَقَامَدْ عَلَمَارْ دِيوبَند“ مصنفہ عزیز محترم مولانا عبد الشکور صاحب کا پھر اپنے ایڈیشن  
حصہ احرانے دیکھا۔ میں اگرچہ طبعاً اس کو پسند نہیں کرتا، کہ عقائد علماء دیوبند کے عنوان سے  
کوئی کتاب لکھی جائے۔ جس سے ناواقفوں کو یہ ثہر ہو سکتا ہے کہ ان کے عقائد کچھ مخصوص  
ہیں۔ حالانکہ علماء دیوبند کے عقائد تمام اہل السنۃ والجماعات کے سلمہ عقائد ہیں۔ اس لیے  
بے کم دکاست ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ کتب عقائد اہل السنۃ والجماعات کو دیکھ لیجیے۔ جو عقائد  
ان تمام کتابوں میں صراحت کے ساتھ مذکور ہیں، علماء دیوبند انہیں عقائد کے زیر دست  
حاصل اور ان کے خلاف کرنے والوں کی تربویہ میں پیش پیش ہیں۔

لیکن چونکہ ایک خاص طبقہ نے عقائد اہل السنۃ والجماعات کو صرف علماء دیوبند  
کی طرف شوپ کر کے ان کو پذیرا نہ کی کوشش کی ہے۔ اس لئے اگر اسی نام سے  
اہل السنۃ والجماعات کے عقائد کو پیش کیا جائے تو شکوک و شبہات میں پڑنے والوں کے

لئے نافع ہو گا۔

عزیز مختوم مولانا عبد الشکور صاحب نے اسی کا اہتمام کر کے الحمد للہ ایک عمومی ضرورت کو پورا فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے بڑائے خیر عطا فرمائیں اور رسالہ کو نافع و مفید بنائیں۔  
والله المستعان وعليه التكلان — — —

بندہ محمد شفیع  
دارالعلوم، کراچی ۱۳۸۸ھ

○

الحمد لله ذى العزة والعظمة والكمبرباء والصلوة  
والسلام على خيرته من خلقه سيدنا محمد خاقان النبیين  
سيد الانبياء و على الله واصحابه البررة الانقياء وتابعيهم  
بالحسان واتباعهم من العلماء والفقها والأولياء وعلى المسلمين  
والسلمات الاموات منهم والاحياء وبعد :

فقد سرحت النظر في هذه الرسالة خطفة فوجدتها  
صحيحة نقسياً علقة قد ذكر المؤلف فيها عقائد علمائنا ومشايخنا  
أخذنا من الهند وغيره من مؤلفات اكابرنا من علماء ديوان جزئی  
الله خيراً مؤلفه الكريم وأولاًه اجر اجزيلاً بفضلـه العميمـه و  
انا الفتقـرـالي رحـمـته ربـه الصـدـ

عبدـه ظـفرـ اـحمدـ العـثـانـيـ التـهـانـوـيـ  
غـفرـ اللهـ لـهـ وـلـوـالـدـيـهـ وـهـاـؤـلـاـ وـلـشـائـخـهـ  
وـاصـحـابـهـ وـاحـبـابـهـ

ابـالـاـبـدـ — — — ۱۳۸۸ھ شـعبـانـ

○

۳ — رسالہ کو بغور پڑھا۔ جو کچھ حضرت مفتی (محمد شفیع) صاحب (کراچی)  
مدظلہ نے تحریر فرمایا، میں بھی تصدیق کرتا ہوں۔  
محمد اوسٹ بنوری

عفا اللہ عنہ — ۲۴ ربیعہ ۱۴۸۸ھ



۵ — «اے واللہ الاجوہہ کلمہ الحق والحق الحق ان یتبع»  
احقر خیر محمد عفا اللہ عنہ

۲۵ جمادی الاولی ۱۴۸۸ھ — ہبہتم مدرسہ خیر الدارس ملتان



۶ — ذکر و مطلب سائل حق میں!

جمیل احمد تھانوی مفتی  
جامعہ اشرفیہ، سلمم ناؤن، لاہور



۷ — العقاد المسطودہ کلمہ حقۃ اتفق علیہما  
مشائخنا واللہ اعلم!

محمد عفا اللہ عنہ

۸۲۵ مفتی قاسم العلوم ملتان، ۷/۸۸



۸ — حضرت مولانا سید عبد الشکور صاحب تحریمی ہبہتم مدرسہ حفاظتیہ  
سابقی وال ضلع سرگودھا کار سالہ مشتمل بر عقائد اہل السنۃ والجماعۃ  
بندہ نے دیکھا۔ فجزی اللہ المؤلف عنی و عن سائر المسلمين۔  
نہایت عمدہ اور مسلک اسلاف کے عین مطابق ہے۔ اس کی مندرجات

سے ہمیں اتفاق ہے۔ فقط۔

نیاز مند

محمد عبد اللہ عفان اللہ عنہ،

۲۳۲، جادی الآخری ۱۳۸۸ھ مفتی خیر المدارس، ملشان



بنده عبد الاستار عفان اللہ عنہ

۹

ناائب مفتی خیر المدارس، ملشان! ۲۳۲، جادی الآخری ۱۳۸۸ھ



عبد الحق

۱۰

پہتمم دارالعلوم حقانیہ، اکوڑہ ننگل



۱۱ — رسالہ کے جملہ مندرجات سے انقر کو کل اتفاق ہے۔

محمد احمد تھانوی

پہتمم مدرسہ اشرفیہ، سکھر



۱۲ — علمائے دیوبند کے عقائد وہی اہل سنت والجماعت کے عقائد میں سرمو فرق نہیں۔ مگر بعض حاسدین نے دیوبندیوں کے عقائد کے عقون سے علمائے دیوبند کے خلاف موقع ہے موقع غلط پر اپنگنڈہ اپنا شعار بنارکھا ہے۔

خدمام دارالعلوم بھی عموم کو ان حاسدین کے دام فریب سے بچانے کی غرض سے اپنے سلک کی تحریک کرتے رہتے ہیں۔ یہ رسالہ اس سلسلۃ النبیب کی ایک کڑی ہے۔

مصنف کو اللہ تعالیٰ اپنے اس نیک عمل کی بہتر جزا دے۔  
عبد الحق نافع عفی عنہ

○

۱۳ — بسم اللہ حامداً و مصلیاً۔ بندہ کا اس مؤلف سے تمام امور میں اتفاق ہے۔  
جزی اللہ تعالیٰ عنا المؤوات خیر الحرام۔

اللّٰهُمَّ تَقْبِلْ مِنَّا وَمِنْهُ إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيُّ۔

(مولانا) عبد اللہ (بہلوی) عفی عنہ

مہتمم مدرسہ بھیب آباد اشرف العلوم (شجاع آباد)

○

۱۴ — رَسُولُ اللَّهِ الْوَحْمَنُ الْوَجِيمُ

حَامِداً وَمُصَلِّياً ! سالہ ۱۳۳۶ء میں جب حضرت علامہ رشید رضا  
صریحی وارالعلوم دیوبند میں تشریف لائے تو علماء و طلباء کے مجمع میں حضرت شیخ العہد کے  
حکم سے حضرت مولانا محمد انور شاہ صاحبؒ نے ایک عربی زبان میں بسوط تقریر فرمائی تھی۔  
اس میں فرمایا تھا کہ :

”ہم نے عقائد میں تو امام قسیم کیا ہے۔ حضرت مولانا نانو توہیؒ کو، اور  
فرفع میں امام قسیم کیا ہے۔ حضرت حافظ مولانا رشید احمد گنگوہیؒ<sup>ر</sup>  
کو اور دونوں سے ہم کو حاضر اور مبین ق علم ملا تو آپ معلوم ہوا کہ  
دیوبندیت شخص ہے۔ ان دونوں بزرگوں کے اتباع میں۔ اب ایک  
کے تو اتباع کا دعویٰ کرنا اور ایک میں نقائص نکالنا، یہ کوئی دلیلت  
نہیں“

چنانچہ آپ حیات کی توثیق حضرت گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ نے ہدایۃ الشیعہ میں  
فرمائی ہے۔

اپ پیر رسالہ جو کہ حضرت مولانا فاری عبید الشکور صاحب ترمذی نے تصنیف فرمایا ہے۔ میں نے اس کو حرف بحرف لےنا اور پائے اساتذہ اور شاخچ کے احوال کے حرف بحرف مطابق لے لیا۔ میرا بھی یہی اعتقاد پہلے ہی ہے ہے۔ اللہ تعالیٰ مفتی علامہ کو جزا نیز عطا فرماتے اور ان کی نجات اُخروی کا ذریعہ بناتے۔ پیر رسالہ سن کر یہست ہی پسند کیا کہ اس میں حد انتہا سے نہیں بڑھے، اور افراط و تغیریط سے بہتر رہے۔

جز اہم اللہ خیر الجزاء فصلی اللہ تعالیٰ علی<sup>۱</sup>  
خیر خلقہ محمد المصطفیٰ وعلی الہ واصحابہ  
واهل بیته اجمعین!

اَنْهَىَ رَحْمَةَ دُعَائِ اللَّهِ عَنْهُ

لائل پوری - نوری - قادری

مہتمم مدرسہ تعلیم الاسلام، نسٹ پورہ،

لائل پورہ

۲، ربیع الاول ۱۳۸۹ھ

تصدیق از

حضرت مولانا شمس الحق صاحب افعانی رحمۃ اللہ علیہ

شیخ التفسیر جامعہ اسلامیہ بیاولپور

○

الحمد لله وحده والصلوة والسلام على من لا نبي بعده!

اما بعد! میں نے رسالہ نہ کے مختلف حصص کو دیکھا، مندرجات رسالہ وہی مسائل ہیں، جن پر اہل السنۃ والجماعۃ مستفق ہیں۔ جن میں علماء دیوبند بھی داخل

پس۔ بہر حال معنوں جن مسائل کا جمیع ہیں۔ وہ سب صحیح اور صواب میں اور موفق سلک اکابر دلوبند ہیں۔

اللہ تعالیٰ مصنف کو جزا رخیر دیں کہ اس نے محنت کمر کے حق کو مرتب کیا اور اہل السنۃ والجماعۃ اور ان کے خلاف گروہ میں حد فاصل قائم کیا۔ اللہ تعالیٰ اس کو قبولیت پختیں۔

شمس الحق افغانی عقائد اللہ عنہ جامعہ اسلامیہ بہاول پور

صدر شعبہ تفسیر ۱۰، رمضان المبارک ۱۳۸۸ھ

## ○

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
— ۱۶ —  
خَمْدَةٌ وَنُصْلٰى عَلٰى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ۔

اَمَا بَعْدًا!

حضرت مولانا مفتی عبدالشکور صاحب تحریکی مدظلہم کا رسالہ "عَقَادَ اہلِ السُّنْتِ وَالْجَماعتِ" دیکھا۔ مولانا نے جو عقائد تحریر فرمائے ہیں۔ وہی میرا عقیدہ ہے جو ہم سب کے اکابر و اسلاف کا بھی چلا آگرا ہے۔

علامہ دلوبند "اہل السنۃ والجماعۃ" کا ایک عظیم حصہ ہیں۔ ان کی طرف جن عقائد کی غلطی کی نسبت کی گئی تھی۔ مفتی صاحب موصوف نے "المہمند" وغیرہ کی عبارات سے اس کا بیعت بہتر انداز میں دفعیدہ فرمادیا ہے۔ اکابر کی عبارات کے ساتھ دلائل جمع کر کے انہوں نے ائمۃ مزید مقتدر وقت ہنادیا ہے۔ اللہ تعالیٰ قبول فرمائے اور جزا رخیر دے۔

سید حامد سیاں، جامعہ مدینہ، لاہور

۱۴۰۲ھ

۲۲، ربیعہ، ۱۹۸۲ء

۱۷ — [حضرت مولانا مفتی رشید احمد صاحب لدھیانوی وارالارشاد، کراچی]  
اس کتاب میں مندرجہ عقائد صحیح ہیں۔ اہل سنت والجماعۃ اور علماء  
دیوبند کے یہی عقائد ہیں۔

بندہ رشید احمد  
دارالافتاؤی والا رشاد، ناظم آپا، کراچی  
۲۳ جمادی الاولی ۱۴۰۵ھ

۱۸ — [مولانا محمد فرید صاحب، دارالعلوم تھانیہ اکوڑہ خٹک]  
اس رسالہ عقائد علماء دیوبند میں بختی عقائد مسطور ہیں۔ وہ تمام  
کے تمام حق ہیں۔ قرآن و حدیث و فقہ عسکنی سے موافق ہیں۔ اہل  
زینگ کی طرف سے علماء رائخین پر یہ ظن شدگان کے لئے اکیرا وہ  
تریاق ہیں۔

محمد فرید عسکنی عنہ  
خادم الافتاء والحمدیث بدارالعلوم التھانیہ  
المتحانیہ، اکوڑہ خٹک۔

۱۹ — [مولانا مفتی احمد سعید صاحب، سراج العلوم، سرگودھا]  
الحمد لله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى! اما بعد!  
بِرَأْيِ محترم حضرت مولانا سید عبدالشکور صاحب ترمذی تے ایک  
اہم اور نہایت ضروری کام کو پورا فرمایا۔ عقائد علماء دیوبند، جو  
درحقیقت عقائد اہل سنت والجماعۃ ہیں طبع کرنے اور فضادی  
عنصر کے منہ پر طما پختہ لگایا۔

هذا هو الحق وماذا بعد الحق الا الضلال۔

احقر مفتی احمد سعید عفی عنزہ،  
جامعة عربیہ سراج العلوم سرگودھا

۲۸-۱-۸۵

۴۰ — [حضرت مولانا مفتی محمد وحییہ صاحب، دارالعلوم الاسلامیہ]  
ٹنڈو والٹے یار۔ مندرجہ

الحمد لله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى !  
صديق محترم و مکرم بنا ب مولانا المفتی الحافظ التواری سید عبید اشکوہ  
ترجمہ می دام مجددہم کے رسالہ عقائد علماء دیوبند کو بغورہ دیکھا۔ تمام  
سائل صحیح و حق ہیں۔ مصنف موضوع نے وقت کے اہم تقاضے  
کو پورا اور حال میں پیدا ہونے والی تلیس کا زوال فرمائی اور امت پر  
احسان فرمایا اور واقعی غیر واقعی دیوبندی میں امتیاز پیدا فرمایا۔  
فجزاہ اللہ احسن الجزاء عن سائر المسلمين۔

محمد وحییہ غفرلہ، دارالعلوم الاسلامیہ

ٹنڈو والٹے یار، ۲۵، جمادی الاولی ۱۴۰۵ھ

۴۱ — [حضرت مولانا علی محمد صاحب دارالعلوم، بیرون والہ]  
بسم اللہ الرحمن الرحیم

بعد الحمد والصلوة : رسالہ ہذا کا اتفاق نے مطالعہ کیا جہت  
سفید پایا۔ اس میں عقائد حقہ صحیح ہیں۔ یہ عقائد بلا ریب ہمارے اور ہمارے  
مشائخ کے ہیں۔

نفع اللہ بھما ایسا و جیسے المسلمين و و فقنا با شاستھا  
و جعلہما اللہ زاد المؤلفہما۔

احضر الامام علی محمد عفی الشعیر،

خادم الحدیث، بدارالعلوم، کبیر والا، ملتان

[ ۲۲ ] حضرت مولانا مفتی عبد القادر صاحب، دارالعلوم، کبیر والا

بسم اللہ الرحمن الرحیم

حاما و مصلیا : بنده نے حضرت مولانا مفتی سید عبد الشکور رضا ترمذی مذکور کے رسالہ " خلاصہ عقائد علماء دیوبند " کا مطالعہ کیا یہ رسالہ پڑائیت مقالمہ بقا مامت کہترہ بقیمت بہتر کا مصہد اُپر ہے اور عقائد صحیح پر مشتمل ہے اور ان حضرات کے لئے دیدہ بصیرت ہے، بھر قافلہ دیوبند سے علیجیہ ہو کر شذوذ کی راہ اختیار کر رہے ہیں اور اس کے باوجود ان کو اس مقدمہ گروہ کے ساتھ اسلام اور انتساب پر اصرار بھی ہے۔ تقبل اللہ هذہ الرسالۃ و جزی المؤلف عنہ و عن المسلمين جراء میلیق بشانہ۔

بنده عبد القادر عفی عنہ

خادم حدیث و فقہ جامعہ دارالعلوم عبد گاہ  
کبیر والا، ملتان۔

۱۹، جمادی الاولی ۱۴۰۵ھـ.

۳۴— حضرت مولانا محمد شریف صاحب کشمیری مدظلہ، جامعہ خیر المدارس۔  
 ۳۵— و حضرت مولانا فیض احمد صاحب، جامعہ قاسم العلوم، ملتان  
 خمدة و نصلی علی رسولہ الکریم!

اما بعد: کتاب خلاصہ عقائد علماء دیوبند، میں مندرجہ عقائد بعضی علماء  
 اہل سنت والجماعت کے عقائد ہیں۔ اس سے انحراف کرنے والا  
 اہل سنت والجماعت کے گروہ سے خارج ہے۔

محمد شریف عفرلہ

۳۰، ربیع الثانی ۱۳۰۵ھ

بندہ فیض احمد عفرلہ ہمتم  
 ہستم جامعہ قاسم العلوم، ملتان

۱۳۰۵ - ۳ - ۲۶

۳۶— حضرت مولانا سید صادق حسین صاحب، فاضل دیوبند  
 بھنگ صدر۔

عارف بالشہر عالم با عمل حضرت مولانا مفتی سید عبد الشکور صاحب  
 ترمذی مدظلہ کے رسالہ مشتل بر عقائد اہل السنۃ والجماعۃ کا مطالعہ  
 کیا ہے۔ اس میں وہ تمام عقائد بہتر انداز میں لائے گئے ہیں  
 جو واقعی اہل سنت کے عقائد ہیں۔ الحقران تمام مندرجہ عقائد  
 میں اپنے اسلاف کی اتباع کرنا ہی عین نجات میحتاہے۔

سید صادق حسین عفرلہ

ہستم مدرسہ علوم الشرعیہ، بھنگ، صدر

۱۹ - ۵ - ۱۳۰۵

۳۶

[حضرت مولانا عبد الحی صاحب مظلہ، شجاع آباد، ملتان۔]  
 العقادۃ کتب شیخی و مکری السید المولانا عبد الشکور  
 الترمذی کلہا موافقۃ لعقاد اہل السنۃ والجماعۃ  
 وحقة عندي۔]

الفقیر عبدالحی غفرلہ الساکن  
 فی قریۃ، فاروق آباد۔  
 قریب من بلدة شجاع آباد، ملتان

۳۷

[حضرت مولانا محمد عبدالستار صاحب اپوری جامعہ شیریہ سائیوال]  
 ما قال الاستاذ العلام (حضرت مولانا نسیر محمد جاندھری)  
 فهمو کاف لذا۔

عبدالله رائے پوری غفرلہ  
 ۲۵ جمادی الاولی - ۱۴۰۵ھ

۳۸

[حضرت علامہ مولانا محمد عبدالستار صاحب تونسی]  
 صدر تنظیم اہل سنت والجماعۃ، ملتان۔

حمدہ وفضلی علی رسولہ الکریم۔

حضرت مولانا صفتی سید عبدالشکور صاحب ترمذی مظلہ کے رسالہ کو  
 ابتداء سے اختتام تک بغور پڑھا جس میں مرقومہ عقائد اہل سنت  
 علماء دیوبند کتاب و سنت سے ماخوذ ہیں۔ بفضلہ تعالیٰ رسالہ اہدا  
 اس پر فتن دوڑ میں مسلک حق کی اشاعت اور عقائد بالعلم کے رو  
 میں نہایت ہی موثور رہے گا۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مولانا موصوف

کو اس عظیم دینی خدمت پر جزا ت کثیر عطا فرمائیں اور زیادہ سے زیادہ علمی و تربیتی خدمات کی توفیق بخشیں۔ آئیں۔

دعا گو

محمد عبد الاستار تو نوی عفی عنہ  
صدر تنظیم اہل سنت، پاکستان  
دفتر مرکزیہ، نواں شہر، ملتان  
۱۹، جادی الآخری۔ ۱۳۰۵ھ۔

۲۹ — [حضرت مولانا محمد شریعت جالندھری، سابق ہبھتم خیرالمدارس ملتان]  
احقر محمد شریعت جالندھری مدرس و  
نائب ہبھتم خیرالمدارس، ملتان۔

۳۰ — [حضرت مولانا ندیر احمد صاحب شیخ الحدیث جامعہ امدادیہ اسلامیہ]  
فیصل آباد۔  
مندرجات رسالہ کی صحت میں قلب سلیم والے کے لئے شک کی  
گنجائش ہی کہاں ہے۔  
ناپیغمبر ندیر احمد عفران

۳۱ — [حضرت مولانا محمد ادریس صاحب، بنوری طاؤن، گراجی۔]  
العقائد کلمہا صحیحة۔ مسلمہ عند اسلافنا۔  
احقر محمد ادریس غفران  
مدرسہ عربیہ اسلامیہ، گراجی۔

۳۲ — [حضرت مولانا محمد علی جالندھری امیر مجلس مرکزی مجلس تحفظ اختم بنوتو پاکستان۔  
لا شک فیہ وانہ لحق۔]

۳۳ — [حضرت مولانا محمد ایوب بنوری، ہبھم دارالعلوم پشاور]  
الاجوبة کلمہا صحیحة۔

محمد ایوب بنوری غفرانہ ہبھم دارالعلوم پشاور

۳۴ — [حضرت مولانا فضل عنی صاحب بنوں]  
فضل عنی عنی عنیہ مدرسہ مسراج العلوم  
بنوں۔

۳۵ — [حضرت مولانا فیض احمد صاحب، ہبھم جا صرف قاسم العلوم مستان]  
رحمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد عالی ہے۔ یحمل هذه  
العلم من کل خلف عدو لہ یعنیون عنہ تحریف  
الخالین و اشغال المبطنین و تاویل الجاھلین۔  
پاک و ہند کے تختے میں اس مبارک حدیث کا اولین مصداق  
اس دور میں علماء دیوبند میں۔ بحوالیک صدی سے زیادہ عرصہ  
سے کتاب و سنت فقہ اسلامی اور دیگر علوم اسلامیہ کی ہمہ  
لوع ویتنی خدمات سرانجام دے رہے ہیں۔ عربی۔ فارسی اردو  
متعدد زبانوں میں ان کی ہزاروں تصنیفات اور ہزاروں عربی  
و دینی مدرس متعدد اصلاحی تبلیغی سیاسی تنظیمیں و تحریکیں اور

نکری و علی مسامعی اس کا بین شاید ہیں کہ یہ اکابر دین اسلام کے کامیاب مخلص خادم اور نکرو عمل میں اسلاف اہل سنت و الجاعت کے صحیح ترجیح ہیں۔

مکرم و معظم حضرت مولانا عبد الشکور ترمذی دامت برکاتہم کا رسالہ "عظامہ علماء دیوبند" بھی اس سہری سلسلہ کی ایک کڑی ہے مولانا موصوف نے بروقت حق اور اہل حق کی صحیح ترجیح فرمائی ہے۔ جزاہم اللہ عناؤ عن مسائل اسلام۔ آئین۔

بندہ فیض احمد غفرنہ

مہتمم جامعہ قاسم العلوم، ملتان

۲۵، جمادی الاولی ۱۴۰۵ھ

۳۶ ————— حضرت مولانا ابوالزائد سرفراز خان صاحب، صفت ریش الحدیث،  
[نصرت العلوم گوجرانوالہ۔]

مبسوط و محدلاً و مصلیاً و مسلمًا۔ اما بعد:  
بُجُونِ بُجُونِ قیامت قریب آئے گی۔ ہر صاحب رائے اپنی رائے  
پیرناز کریگا اور اعجاب کل ذمی رانی برائیہ کا خوب مظاہرہ ہو گا۔  
لیکن کامیابی صرف اسی میں ہے۔ لدن یصلاح آخر ہذہ الامۃ  
اللامہ صلح بہ او لہما۔

ان مسائل میں سے ایک مسئلہ حیات الانبیاء، علیہم الصلوٰۃ والسلام  
اور سماع صلوٰۃ و سلام علیہ القبور بھی ہیں۔ جس میں ۱۳۷۳ھ سے  
پہلے از مشرق تا غرب از شمال تا جنوب کسی فرقہ کے کسی عالم کا کوئی  
اختلاف نہ تھا۔ جیسا کہ فتاویٰ رشیدیہ اور امداد الفتاوی وغیرہ

وغیرہ سے بالکل عیاں ہے اور بحمد اللہ تعالیٰ راقم اشیم فیضی مفضل کتاب تکین الصدور میں اس پر بسو طبیعت کی ہے جس کی تائید و تصدیق دور حاضر میں پاک و ہند کے مسلم اکابر علماء دیوبند نے کی ہے اور ہمیں علماء دیوبند کا مسلک ہے۔ اللہ تعالیٰ جزئے خیر عطا فرمائے۔ حضرت مولانا مفتی سید عبدالشکور صاحب ترمذی دامت برکاتہم کو جنتیوں نے المہند علی المفتند کو عمدہ کتابت و طبیعت سے آزادتہ کر کے اور آخر میں موجودہ زمانہ کے علماء دیوبند کی تصنیف ثابت فرمائے عوامِ الناس کے سامنے پیش کرنے کی سعادت حاصل کی ہے۔ فخر اہل اللہ عنہ و عن سائر المسلمين خیر الجزاء۔ وصی اللہ تعالیٰ وسلم علی خاتم الانبیاء والمرسلین وعلی الہ واصحابہ الجمیع۔

الحضرت ابوالزید محمد سرفراز خطیب جامع مسجد  
گھٹھڑ و صدر مدرس، مدرسہ نصرت العلوم  
گوجرانوالہ۔ ۲۳ جمادی الاولی ۱۴۰۵ھ۔

۷۳ — [حضرت مولانا مفتی سید اللطیف صاحب - جملی] —  
حضرت مولانا مفتی سید عبدالشکور صاحب ترمذی مدت فیوضہم نے المہند کا خلاصہ آسان اردو زبان میں لکھ کر بڑی خدمت سرجنام دی ہے اور ہندو پاک میں اہل سنت والجماعت کے عقیدہ و مسلک کے صحیح ترجمان اور جانشین علماء دیوبند کی کتاب المہند علی المفتند جس پر حرمیں شریفیں اور مصر و شام و عراق وغیرہ بلاء اسلامیہ کے چاروں فقہہ مفتیوں کی تصدیقات موجود ہیں اور جس

کی حیثیت ایک دستاویز کی ہے۔ اس کی اشاعت عمومہ طباعت  
کے ساتھ بھی کر دی گئی ہے۔  
مفتی صاحب موصوف کا ہم سب پر احسان ہے۔  
فجزاً هم والله أحسن الجزاء

فقط

خادم اہل سنت عبداللطیف غفرنہ  
۳۳، جادی الآخری ۱۴۰۵ھ

---



بسم الله الرحمن الرحيم

# عقائد اہل السنۃ والجماعۃ

مُصدقہ

## اکابرین علماء دین پوند

حسب ارشاد

یادگار اسلاف حضرت سید عبدالشکور ترمذی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ

یکے از متوسلین حضرت قھانوی و خلیفہ ارشد

محمدث العصر حضرت مولانا علامہ ظفر احمد عثمانی

و  
مفتي اعظم پاکستان حضرت مفتی محمد شفیع دیوبندی

مرتبہ

مفتي سید عبدالقدوس ترمذی مذظلهم

ناشر

ادارۂ اسلامیات لاہور کراچی

### بسم الله الرحمن الرحيم

بعد الحمد والصلوة ! اکابر اہل سنت والجماعت علماء دیوبند کی متفقہ عقائدی اور مسلکی دستاویز کتاب "المہند" میں جو عقائد درج ہیں وہ قرآن و سنت اور اجماع امت کے عین مطابق اور اہل سنت والجماعت کی کتب میں صدیوں سے موجود ہیں۔ ہم ذیل میں افادۂ عام کے لئے "المہند" اور اس کے "خلاصہ" سے اختصار کے ساتھ بعض عقائد درج کرو رہے ہیں اللہ تعالیٰ قبول فرمائے۔ (آمین)

عقیدہ نمبر ۱: ہمارے نزدیک اور ہمارے مشائخ کے نزدیک حضور ﷺ کے روضہ پاک کی زیارت کرنا بہت بڑا اٹاب ہے۔ بلکہ واجب کے قریب ہے۔ اگرچہ سفر کرنے اور جان مال خرچ کرنے سے نصیب ہو۔ (المہند ص: ۱۰)

عقیدہ نمبر ۲: مدینہ منورہ کو سفر کے وقت زیارت آنحضرت ﷺ کی نیت کرے اور ساتھ ہی مسجد نبوی کی اور دیگر مبارک جگہوں کی بھی نیت کرے بلکہ بہتر یہ ہے جو علامہ ابن ہمامؓ نے فرمایا ہے کہ خالص قبر مبارک کی نیت کرے اس میں حضور اکرم ﷺ کی تعظیم زیادہ ہے اور اس کی تائید آپؐ کے ارشاد سے ہو رہی ہے کہ "جو میری زیارت کو آیا اور میری زیارت کے سوا کوئی حاجت اس کو نہ لائی ہو تو مجھ پر حق ہے کہ قیامت کے دن اس کا شفیع ہوں"۔ (المہند ص: ۱۱)

عقیدہ نمبر ۳: زمین کا وہ حصہ جو کتاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جسد اطہر کو چھوئے ہوئے

ہے سب سے افضل ہے بیہاں تک کہ کعبہ اور عرش و کرسی سے بھی افضل ہے۔ (المحمد ص: ۱۱)

عقیدہ نمبر ۲: ہمارے زندگی اور ہمارے مشائخ کے نزدیک دعا میں انہیاء اور اولیاء اللہ کا وسیلہ جائز ہے ان کی زندگی میں بھی اور ان کی وفات کے بعد بھی مثلاً یوں کہے کہ اے اللہ! میں بوسیلہ فلاں بزرگ دعا کی قبولیت چاہتا ہوں۔ (المحمد ص: ۱۳)

عقیدہ نمبر ۵: آنحضرت ﷺ کی قبر شریف کے پاس حاضر ہو کر شفاعت کی درخواست کرنا اور یہ کہنا بھی جائز ہے کہ حضرت میری مغفرت کی شفاعت فرمائیں۔

عقیدہ نمبر ۶: اگر کوئی شخص آنحضرت ﷺ کی قبر مبارک کے پاس سے صلوٰۃ وسلام پڑھتے تو اس کو آپ خود نفس نہیں سنتے ہیں اور دور سے پڑھتے ہوئے صلوٰۃ وسلام کو فرشتے آپ تک پہنچاتے ہیں۔ (طحاوی ص: ۲۲۸)

حضرت مولانا رشید احمد گنگوہیؒ فرماتے ہیں کہ ”انہیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے سامنے (سنن) میں کسی کو اختلاف نہیں۔“ (قاوی رشید یہ ص: ۱۱۲)

حکیم الامم حضرت مولانا اشرف علی تھانویؒ نے ہمیشہ ہیں ”سلام سننا زدیک سے خود اور دور سے بذریعہ ملائکہ اور سلام کا جواب دینا یہ تو دامنا (ہمیشہ) ثابت ہیں“ (نشر الطیب) حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا ”البتہ ضرور علیہ میں ابن مریم علیہما السلام نازل ہوں گے اور میں ان کے سلام کا ضرور جواب دوں گا۔“ (الجامع الصیفی وقال صحیح)

عقیدہ نمبر ۷: ہمارے زندگی اور ہمارے مشائخ کے نزدیک حضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام انہیاء اور شہداء اپنی قبر میں زندہ ہیں اور آپ ﷺ کی حیات دنیا کی ہے بلا مکف ہونے کے اور یہ صرف روح مبارک کی زندگی نہیں ہے جو سب آدمیوں کو حاصل ہے بلکہ روح مبارک کے تعلق سے جدا اطہر کو بھی حیات حاصل ہے۔ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا۔

”حضرات انبیاء اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور نمازیں پڑھتے ہیں۔“

حضرت علامہ محمد انور شاہ کشمیری فرماتے ہیں کہ ”الانبیاء احیا“ سے حضرات انبیاء کے مجموع اشخاص مراد ہیں نہ صرف ارواح یعنی انبیاء اپنے اجسام مبارک کے ساتھ زندہ ہیں۔

(تحفۃ الاسلام - ص: ۳۶)

مفتي اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب (سایق مفتی دارالعلوم دیوبند) تحریر فرماتے ہیں ”خلاصہ یہ ہے کہ انبیاء کی حیات بعد الموت حقیقی جسمانی مثل حیات دنیوی کے ہے۔ جمہورامت کا یہی عقیدہ ہے اور یہی عقیدہ میرا اور سب بزرگان دیوبند کا ہے۔

(ماہنامہ الصدیق ۸/۱۳۷)

مفتي دارالعلوم دیوبند حضرت مولانا سید مهدی حسن صاحب تحریر فرماتے ہیں کہ ”آنحضرت اپنے مزار مبارک میں بحکمہ موجود اور حیات ہیں، آپ کے مزار مبارک کے پاس کھڑا ہو کر جو سلام کرتا اور درود پڑھتا ہے آپ ﷺ خود سنتے ہیں اور سلام کا جواب دیتے ہیں۔“

(ماہنامہ الصدیق مذکور)

عقیدہ نمبر ۸: بہتر یہ ہے کہ قبر شریف کی زیارت کے وقت چہرہ مبارک کی طرف منہ کر کے کھڑا ہونا چاہئے اسی پر ہمارے مشائخ نے کامل ہے، اور یہی حکم دعا مانگنے کا ہے۔

عقیدہ نمبر ۹: ہمارے زندگیک آنحضرت ﷺ اور اسی طرح تمام انبیاء اپنی قبروں میں زندہ ہیں، نماز پڑھتے ہیں آپ ﷺ پر امت کے اعمال پیش کئے جاتے ہیں۔ اور صلوٰۃ وسلام پہنچایا جاتا ہے۔

(طبقات الشافیہ - ص: ۲۸۲، ج: ۲)

صلوٰۃ وسلام پہنچنے کا مطلب یہ ہے کہ فرشتے آپ ﷺ کو اطلاع دیتے ہیں، آج کل صلوٰۃ وسلام کے یہو نجتے کی جو یہ مراد ہلائی جا رہی ہے کہ صلوٰۃ وسلام کا ثواب آپ ﷺ کو نجت جاتا ہے یہ اجماع امت کے خلاف ہے۔

(المحمد)

عقیدہ نمبر ۱۰: ہمارے نزدیک آنحضرت ﷺ (ای طرح تمام انبیاء) وفات کے بعد بھی اپنی قبور مبارکہ میں اسی طرح حقیقت نبی اور رسول ہیں جس طرح وفات سے پہلے ظاہری حیات مبارکہ میں تھے۔ (المہند)

عقیدہ نمبر ۱۱: ہمارا اور ہمارے مشائخ کا عقیدہ یہ ہے کہ سیدنا و مولا نا حضرت محمد رسول اللہ ﷺ تمام مخلوق سے افضل ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ سے قرب میں کوئی شخص آپ کے برادر تو کیا قریب بھی نہیں ہو سکتا۔ آپ تمام انبیاء اور رسل کے مردار اور خاتم ہیں۔ (المہند ص: ۲۰)

عقیدہ نمبر ۱۲: ہمارا اور ہمارے مشائخ کا عقیدہ یہ ہے کہ ہمارے مردار محمد رسول ﷺ خاتم النبیت ہیں۔ آپ ﷺ کے بعد کوئی نبی نہیں ہے۔ اور یہ ثابت ہے قرآن و حدیث اور اجماع امت سے جو اس کا منکر ہے وہ ہمارے نزدیک کافر ہے۔

عقیدہ نمبر ۱۳: ہمارا اور ہمارے مشائخ کا دعویٰ نبوت و مسیحیت قادریانی کے بارے میں یہ قول ہے کہ ”جب اس نے نبوت و مسیحیت کا دعویٰ کیا اور حضرت عیسیٰ مسیح“ کے اٹھائے جانے کا منکر ہوا اور اس کا خبیث عقیدہ اور زندیق ہونا ہم پر طاہر ہوا تو ہمارے مشائخ نے اس کے کافر ہونے کا فتویٰ دیا۔ (المہند ص: ۲۲)

عقیدہ ۱۴: جو شخص اس کا قائل ہو کہ تم ﷺ کو ہم پر بس اتنی ہی فضیلت ہے کہ جتنی بڑے بھائی کو چھوٹے بھائی پر ہوتی ہے تو وہ ہمارے نزدیک دائرہ ایمان سے خارج ہے۔ (المہند)

عقیدہ نمبر ۱۵: ہمارا یہ عقیدہ ہے کہ سیدنا محمد رسول اللہ ﷺ کو تمام مخلوق سے زیادہ علوم عطا ہوئے ہیں، مخلوق میں سے کوئی بھی آپ ﷺ کے علمی مرتبہ تک نہیں پہنچ سکتا نہ مقرب فرشتہ اور نہ ثابتی اور رسول۔ اور بے شک آپ ﷺ کو اولین اور آخرین کا علم عطا ہوا لیکن اس سے یہ لاذم نہیں آتا کہ آپ ﷺ کو ہر وقت ہر چیز کا علم ہو کر اگر کسی دلچسپ کا آپ ﷺ کو علم نہ ہو اور آپ ﷺ کے علاوہ کوئی دوسرا اس سے آگاہ ہو تو آپ ﷺ کے ساری مخلوق سے افضل ہونے اور

و سعیت علم میں نقش آجائے۔

عقیدہ نمبر ۱۶: ہمارا بختہ عقیدہ ہے کہ جو شخص اس کا قائل ہو کہ فلاں (مثلاً شیطان) کا علم آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ ہے وہ کافر ہے۔ (المہند ص: ۲۷)

عقیدہ نمبر ۱۷: ہمارے نزدیک حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود شریف کی کثرت مستحب اور نہایت موجب ثواب ہے خواہ کوئی بھی درود شریف ہو لیکن افضل ہمارے نزدیک وہ درود شریف ہے جس کے لفظ بھی آپ سے منقول ہیں۔ (المہند ص: ۲۹)

عقیدہ نمبر ۱۸: وہ تمام حالات جن کا حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ذرا سا بھی تعلق ہے ان کا ذکر ہمارے نزدیک نہایت پسندیدہ اور اعلیٰ درجہ کا مستحب ہے۔ خواہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت میار کر کا ذکر ہو یا کسی اور حالات کا مذکورہ ہو۔ (المہند ص: ۳۱)

عقیدہ نمبر ۱۹: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم (اور اسی طرح تمام انبیاء) کا تیند سے دھونبیں لوٹتا تھا کیونکہ تیند میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی صرف آنکھیں مبارک سوتی تھیں دل مبارک نہیں سوتا تھا۔ (نشر الطیب) آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”میری آنکھیں سوتی ہیں میرا دل نہیں سوتا۔“ (بخاری - ج: ۱)

عقیدہ نمبر ۲۰: انبیاء کا خواب بھی وحی کے حکم میں ہوتا ہے۔ بخاری شریف میں ہے ”رؤیا الانبیاء وحی“ کہ نبیوں کا خواب وحی ہوتا ہے۔ (بخاری - ج: ۱، ص: ۲۵)

عقیدہ نمبر ۲۱: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں پشت کی جانب سے دیساہی دیکھتے تھے جیسا کہ آگے کی جانب سے دیکھتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ ”صفوں کو سیدھا کیا کرو“ کیونکہ میں تمہیں اپنے پچھے سے دیکھتا ہوں۔ (بخاری شریف - ج: ۱، ص: ۱۰۰)

عقیدہ نمبر ۲۲: اس زمانہ میں واجب ہے کہ چاروں اماموں میں سے کسی ایک کی تقلید کی جائے۔ ہم اور ہمارے مشايخ تمام اصول و قروع میں امام اسلمین حضرت ابو حیفہ کے مقلد ہیں۔ (المہند ص: ۲۷)

عقیدہ نمبر ۲۳: ہمارے نزدیک مستحب ہے کہ انسان جب عقائد کی درستی اور شرع کے مسائل ضروریہ کی تحریک سے فارغ ہو جائے تو ایسے شیخ کی بیعت ہو جو شریعت میں راجح العقیدہ ہو خود بھی کامل ہو اور دوسروں کو بھی کامل بناسکتا ہو۔ (المہند۔ ص: ۷۶)

عقیدہ نمبر ۲۴: مشائخ کی روحانیت سے استفادہ اور ان کے سینوں اور قبروں سے باطنی فیوض کا پہنچنا سو بے شک صحیح ہے مگر اس طریقہ سے جو اس کے اہل اور خواص کو معلوم ہے، اس طرز سے جو عوام میں راجح ہے۔ (المہند۔ ص: ۱۸)

عقیدہ نمبر ۲۵: ہم اور ہمارے مشائخ اس کا یقین رکھتے ہیں کہ جو کلام بھی حق تعالیٰ سے صادر ہوا یا آئندہ ہو گا وہ یقیناً سچا اور واقع کے مطابق ہے اور جو شخص اس کے خلاف عقیدہ رکھے یا اللہ تعالیٰ کے کلام میں جھوٹ کا وہ ہم کرے وہ کافر، ملدو زندیق ہے۔ اور اس میں ایمان کا شائستہ بھی نہیں۔ (المہند)

رَأْمُ الْمُحْرُوفِ! احْقَرْ سَيِّدَ الْقَدُوسَ تَرْمِذِي

جامعة تھانیہ ساہیوال سرگودھا

لتصديق و توثيق

حضرت اقدس یادگار سلف حجۃ الشافعی فیض المصر مولانا قادری الحاج مشتی سید عبد الشکوہ صاحب ترمذی مدظلہ العالی فاضل دارالعلوم دیوبندیورسیس  
جامعة تھانیہ ساہیوال سرگودھا۔

بعد الحمد والصلوة: نظر فاہدۃ الخلاصۃ فوجد تاہماً صحيحة

"ہقة" موافقة لمذهب اہل السنۃ والجماعۃ اتفق علیہا

علمائنا و مساتختنار ہبھم اللہ تعالیٰ فجزی اللہ تعالیٰ

لحرتبها الحسن الجزاء

کتب الاحقر اسید عبد الشکور ترمذی الجامعۃ "الحقانیہ"

معاہبیوال من توابع سرگودھا۔

# اسماء گرامی

اکابرین دیو بلڈ تصدیق کنند گان کتاب "المهند"

|                                |                                   |                                    |
|--------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------|
| مولانا عاشق الہی میرٹھی        | مولانا غلام رسول دیوبندی          | شیخ الہند مولانا محمود حسن دیوبندی |
| مولانا سراج احمد صاحب میرٹھی   | مولانا محمد سہول صاحب             | مولانا میر احمد حسن امروہی         |
| مولانا محمد اسحاق میرٹھی       | مولانا عبد الصدر دیوبندی          | مولانا مشتی عزیز الرحمن صاحب       |
| مولانا حکیم محمد حصطفی بجنوری  | مولانا حکیم محمد اسحاق دہلی       | حکیم الامم مولانا اشرف علی تھانوی  |
| مولانا حکیم محمد سعید گنگوہی   | مولانا تاریخ الدین صاحب           | مولانا شاہ عبدالریض رائے پوری      |
| مولانا محمد بیگ سہاران پوری    | مولانا مفتی محمد کفایت اللہ دہلوی | مولانا حکیم محمد حسن دیوبندی       |
| مولانا کنایات اللہ سہاران پوری | مولانا ضیاء الحق صاحب دہلی        | مولانا نور الدین صاحب مراد آبادی   |
| مولانا محمد قاسم صاحب دہلی     | مولانا محمد قاسم صاحب دہلی        | مولانا حبیب الرحمن صاحب دیوبندی    |

علماء دیوبند تصدیق کنند گان رسالہ عقائد علماء دیوبند

|                                     |                                     |                                        |
|-------------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------------|
| مولانا محمد شریف جالندھری           | مولانا شمس الحق انگلستانی           | قاری محمد طیب "مہتمم دارالعلوم دیوبند" |
| مولانا ناند ریاحم صاحب              | مولانا سید حامد میان                | مولانا مفتی محمد شفیع کراچی            |
| مولانا محمد اداریس بیگٹھی           | مولانا مفتی رشید احمد غلبهم         | مولانا ناظر احمد شناشی                 |
| مولانا محمد علی جالندھری            | مولانا مفتی محمد فرید صاحب          | مولانا محمد یوسف بنوری                 |
| مولانا محمد ایوب بنوری مدظلہم       | مولانا مفتی احمد سعید صاحب          | مولانا حکیم محمد جالندھری              |
| مولانا فضل غنی صاحب                 | مولانا مفتی محمد وجہہ صاحب          | مولانا مفتی جسیل احمد تھانوی           |
| مولانا فیض احمد صاحب مدظلہم         | شیخ الحدیث مولانا علی محمد صاحب     | مولانا مفتی محمد واصحہ                 |
| مولانا محمد سرفراز صاحب صدر مدظلہم  | مولانا مفتی عبد القادر صاحب         | مولانا مفتی عبد الدین صاحب             |
| مولانا قاضی عبد الطیف صاحب          | مولانا محمد شریف کشیری              | مولانا مفتی عبد الشمار صاحب            |
| مولانا مفتی ولی حسن صاحب            | مولانا سید صادق سین بخاری           | شیخ الحدیث مولانا عبد الحق صاحب        |
| مولانا عبد الکریم صاحب مدظلہم       | مولانا عبد الحق صاحب مدظلہم         | مولانا محمد احمد تھانوی                |
| مولانا سلیم اللہ صاحب مدظلہم        | مولانا محمد عبد اللہ رائے پوری      | مولانا عبد الحق نافع صاحب              |
| مولانا مفتی محمد رفیع عثمانی مدظلہم | مولانا محمد عبد اللہ رتوںسوی مدظلہم | مولانا عبد اللہ صاحب بہلوی             |
|                                     |                                     | مولانا محمد صاحب انوری                 |